TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

TELAAH USHUL FIKIH ATAS LEGITIMASI SERANGAN
MILITER DALAM KONFLIK IRAN-ISRAEL:
Studi Kasus Darurat dan Hak Membela Diri

Dede Indra Setiabudi'*, Abdullah Khoerul Anwar?, Miftakhudin?

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia'
Jami’ah Al Wasatiyah Mukalla Hadramaut, Yaman?
Ma’had Aly Lirboyo Kediri, Indonesia’
e-mail : dede@iai-alzaytun.ac.id', Abdullaharrifail230@gmail.com?,
Aldomiftah0@gmail.com?

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah validitas justifikasi syariat atas tindakan militer yang
dilakukan oleh Iran dan Israel dengan mengkaji prinsip darurat (dartrah) dan hak membela diri
(daf* al-sa‘il) dalam perspektif ushul fikih. Dengan pendekatan studi pustaka (library research),
data dianalisis secara normatif-deskriptif terhadap literatur klasik dan kontemporer, termasuk
kitab-kitab wushul fikih dan dokumen analisis konflik Timur Tengah. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa meskipun Islam memberikan ruang pembolehan terhadap tindakan darurat
dan pembelaan diri, hal tersebut terikat dengan syarat yang ketat dan tujuan syariat (maqasid al-
syari‘ah). Tindakan militer yang tidak proporsional, menimbulkan kerusakan besar terhadap jiwa
dan harta, serta melanggar etika perang Islam, tidak dapat dibenarkan oleh syariat. Dalam konteks
konflik Iran—Israel, kedua pihak belum memenuhi batasan syar‘i yang sah untuk mengklaim
tindakan mereka sebagai bentuk al-darurah atau al-daf’. Oleh karena itu, pendekatan maqasid
menjadi penting dalam membingkai ulang kebijakan militer agar tetap berada dalam koridor
keadilan dan kemanusiaan menurut Islam.

Kata Kunci: ushul fikih, darurat, pembelaan diri, maqasid al-syari‘ah, Iran—Israel;

Abstract

This study aims to examine the validity of religious justifications for military actions carried out
by Iran and Israel through the lens of ushul figh, particularly regarding the principles of
emergency (daritrah) and self-defense (daf” al-sa ‘il). Utilizing a library research approach, the
data were normatively and descriptively analyzed based on classical and contemporary sources,
including ushul figh texts and analytical reports on the Middle East conflict. The findings reveal
that although Islam allows for emergency measures and defensive actions, such permissions are
conditional, with strict requirements bound to the objectives of Islamic law (maqasid al-shart‘ah).
Military actions that are disproportionate, result in extensive harm to lives and property, and

Penulis?, 5 kata awal judul



mailto:dede@iai-alzaytun.ac.id1
mailto:Abdullaharrifai1230@gmail.com2
mailto:Aldomiftah0@gmail.com3

TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

violate the ethics of war in Islam cannot be religiously justified. In the context of the Iran—Israel
conflict, both parties fall short of meeting the valid shar ‘i criteria for invoking darirah or daf".
Therefore, the maqasid-based approach is essential to reframe military policies within the bounds
of justice and Islamic humanitarian ethics.

Keywords: ushul figh, emergency, self-defense, maqdasid al-shari ‘ah, Iran—Israel;

PENDAHULUAN
Perang yang berkecamuk antara Iran dan Israel dalam beberapa waktu terakhir

bukan hanya menjadi perhatian komunitas internasional secara geopolitik, tetapi juga
menimbulkan pertanyaan mendalam dalam ranah hukum Islam. Kedua negara sama-sama
menggunakan narasi “pembelaan diri” (self-defense) dan “kondisi darurat” (darirah)
sebagai justifikasi atas tindakan militer mereka, termasuk peluncuran rudal, serangan
drone, hingga operasi militer terbuka. Dalam konteks tersebut, menjadi penting untuk
meninjau keabsahan tindakan tersebut dalam perspektif ushul fikih, khususnya dalam
bingkai kaidah-kaidah darurat dan magasid al-syari‘ah (Auda, 2008).

Konflik bersenjata dalam Islam memiliki batasan-batasan etik dan normatif yang
tegas. Islam tidak menganjurkan agresi (a/- ‘udwan) dan menetapkan bahwa perang hanya
boleh dilakukan dalam kondisi tertentu seperti pembelaan diri, penghentian kezaliman,
atau perlindungan atas hak-hak dasar umat manusia. Hal ini sebagaimana termaktub
dalam firman Allah:

Copal] Cn ¥ A (11 91585 ¥ g a3 g008) G A s (B 1 oTE

“Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, tetapi jangan
melampaui batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui
batas.” (Q.S. Al-Bagarah: 190)

Ayat ini memberikan batas bahwa jihad atau perang dalam Islam harus berada
dalam kerangka defensif, bukan agresif. Di sinilah pentingnya mengkaji apakah tindakan
militer Iran atau Israel dapat dikategorikan sebagai al-dariirah allati tubih al-mahzirat
(keadaan darurat yang membolehkan yang semula dilarang) dalam konteks wushul fikih.
Kaidah besar tersebut berbunyi:

R0 LA I FARPRWAT

Penulis?, 5 kata awal judul



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

“Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang dilarang” (Zuhaili, 2006, him. 485).

Namun, penerapan kaidah ini dalam konteks konflik antarnegara tidak sederhana.
Harus ada analisis mendalam terkait batasan, syarat, dan ruang lingkup “darurat” dalam
pandangan para ulama ushul. Dalam Mazhab Syafi’i, misalnya, kondisi dariirah harus
benar-benar riil, tidak direkayasa, serta tidak memiliki alternatif halal lainnya (al-Syafi’i,
al-Umm, jilid 7).

Selain itu, terdapat pula kaidah fikih yang relevan, seperti:

I3 oyl
“Segala bentuk bahaya harus dihilangkan,” dan

“Dilakukan yang paling ringan dari dua bahaya (jika tidak ada pilihan lain)” (al-
Suyuti, 2000).

Kaidah-kaidah tersebut menjadi pijakan penting dalam mengkaji legitimasi
tindakan militer yang dianggap sebagai bentuk perlindungan terhadap rakyat, wilayah,
atau identitas nasional. Dalam konflik Iran—Israel, masing-masing pihak mengklaim
bahwa serangannya adalah upaya mencegah kerugian lebih besar (dar’ al-mafsadah al-
akbar). Oleh karena itu, pendekatan ushul fikih perlu digunakan untuk menguji klaim
tersebut secara objektif berdasarkan prinsip-prinsip syariah (Auda, 2008).

Kajian ini menjadi semakin relevan karena konflik berkepanjangan tersebut tidak
hanya berdampak pada dua negara, tetapi juga memicu instabilitas kawasan Timur
Tengah secara umum, termasuk ancaman terhadap warga sipil yang tidak terlibat secara
langsung. Oleh karena itu, tinjauan terhadap prinsip maqgasid al-syari‘ah juga menjadi
penting dalam mengukur apakah tindakan militer yang dilakukan benar-benar mengarah
pada perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), harta (hifz al-mal), dan
keamanan umum (Kamali, 2010).

Sebagian besar kajian ushul fikih selama ini lebih berfokus pada tema-tema
ibadah, muamalah, dan hubungan antarindividu. Kajian terhadap konteks geopolitik
modern masih terbatas, terlebih lagi yang mengaitkan prinsip ushuliyyah dengan konflik
antarnegara. Inilah yang menjadi celah akademik yang hendak dijawab dalam penelitian
ini. Dengan pendekatan normatif dan kualitatif berbasis studi literatur klasik dan
kontemporer, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis legitimasi

Penulis’, 5 kata awal judul




TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

tindakan militer dalam konflik Iran—Israel berdasarkan prinsip darurat dan hak membela
diri dalam perspektif ushul fikih.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka

(library research), yaitu suatu metode yang bertumpu pada penelusuran, pengumpulan,
dan analisis data dari berbagai sumber tertulis yang relevan. Pendekatan ini dipilih karena
objek kajian bersifat normatif-konseptual, yakni menganalisis konflik militer Iran—Israel
dari sudut pandang ushul fikih dalam konteks prinsip darurat (darirah) dan pembelaan
diri (daf” al-sa il) (Khallaf, 2004).

Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis:

1. Sumber Primer: berupa kitab-kitab klasik dan modern dalam disiplin ushul fikih,
seperti al-Umm karya Imam al-Syafi‘i yang memuat dasar-dasar hukum dari
mazhabnya, al-Mustashfa karya Imam al-Ghazali yang merupakan salah satu
kitab monumental dalam metodologi istinbat hukum, al-Ashbah wa al-Nazha'ir
karya al-Suyuthi yang menjelaskan berbagai kaidah fikih penting, Ushul al-Figh
al-Islami karya Wahbah az-Zuhaili yang menggabungkan pendekatan klasik dan
kontemporer, serta Magasid al-Shari ‘ah karya Jasser Auda yang mengembangkan
pendekatan sistem dalam memahami tujuan syariah (Auda, 2008; al-Ghazali,
2005; al-Suyuti, 2000; Zuhaili, 2006).

2. Sumber Sekunder: meliputi jurnal ilmiah, disertasi, artikel konferensi, serta
laporan analisis konflik Timur Tengah dan teori-teori hukum Islam yang aplikatif
dalam konteks global. Sumber-sumber ini memperkuat analisis dengan
memberikan informasi aktual mengenai eskalasi konflik dan respon-respon global
serta wacana akademik seputar darurat dan hukum perang Islam (Kamali, 2010;
Yusuf, 2022).

Data dari kedua jenis sumber ini dianalisis dengan pendekatan deskriptif-analitis
dan normatif. Analisis deskriptif digunakan untuk memetakan secara sistematis konsep
fikih darurat dan hak membela diri dalam ushul fikih klasik, sedangkan pendekatan
normatif digunakan untuk membandingkan kerangka fikih tersebut dengan realitas
konflik Iran—Israel. Kaidah-kaidah ushul yang menjadi dasar dalam kajian ini antara lain:

1. <l shaall 2uf &5 %%l (darurat membolehkan yang dilarang),

2. 03 5 %al(bahaya harus dihilangkan),

3. ool Gl &%) (diambil yang lebih ringan dari dua bahaya) (al-Suyuti, 2000).

Penulis?, 5 kata awal judul




TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

Dengan demikian, library research tidak hanya menjadi sarana untuk menghimpun
teori-teori dari para ulama ushul, tetapi juga menjadi landasan metodologis untuk menilai
validitas tindakan militer berdasarkan justifikasi darurat dan prinsip pembelaan diri
menurut hukum Islam. Kajian ini diharapkan dapat menghadirkan argumentasi yang
kontekstual, relevan, dan konsisten dengan nilai-nilai magqasid al-syari‘ah (Auda, 2008).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penelitian ini menemukan bahwa dalih "darurat" dan "pembelaan diri" yang

digunakan oleh Iran dan Israel dalam konflik bersenjata mereka menimbulkan persoalan
serius jika ditelaah dengan pendekatan ushul fikih secara objektif dan menyeluruh.
Prinsip dasar dalam ushul fikih menekankan bahwa darurat (dariirah) sebagai justifikasi
hukum hanya dapat diterima bila memenuhi syarat-syarat yang ketat, dan tidak boleh
dijadikan alasan untuk melampaui batas-batas syar’i yang telah ditentukan. Dalam
konteks konflik Iran—Israel, pembenaran atas tindakan militer yang melibatkan korban
sipil, serangan terhadap infrastruktur sipil, dan pelanggaran prinsip proporsionalitas,
menimbulkan keraguan atas validitas klaim darurat tersebut dalam kerangka hukum
Islam.

1. Syarat Keabsahan Kaidah Darurat dalam Ushul Fikih

Dalam ushul fikih, kaidah <i)sbaall fad &35l (kondisi darurat membolehkan
hal yang dilarang) merupakan prinsip yang penting namun memiliki ketentuan ketat. Para
ulama ushul sepakat bahwa “darurat” (darirah) bukanlah kondisi yang ditentukan secara
subjektif semata, tetapi harus dibuktikan secara objektif dan memenuhi syarat-syarat
tertentu. Menurut Wahbah al-Zuhaili, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi agar
suatu kondisi dapat dinilai sebagai darurat yang sah secara syariat: (1) adanya ancaman
nyata terhadap nyawa, kehormatan, atau eksistensi agama; (2) tidak adanya alternatif
yang halal; (3) tindakan harus sesuai kadar kebutuhan; dan (4) bersifat sementara, tidak
permanen (Zuhaili, 2006).

Konsep ini juga dijelaskan dalam kitab a/-Mustashfa oleh Imam al-Ghazali yang
menyebutkan bahwa “darurat” bukanlah pembenaran untuk meniadakan hukum syara',
melainkan hanya sekadar rukhsah (keringanan) dalam situasi yang mengancam eksistensi
lima maqgasid utama: agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan
(hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (al-Ghazali, 2005). Jika tindakan yang diambil dalam

Penulis’, 5 kata awal judul




TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

situasi darurat justru membahayakan maqasid ini, maka tindakan tersebut tidak sah secara
fikih.

Dalam konteks konflik Iran—Israel, penggunaan dalih darurat untuk melancarkan
operasi militer besar-besaran yang menghancurkan infrastruktur sipil, fasilitas publik,
serta menewaskan warga sipil, patut dipertanyakan validitasnya. Karena, menurut prinsip

4-‘3-6-' I Y Jjﬂ‘(bahaya tidak boleh dihilangkan dengan bahaya sepadan), tindakan
balasan yang berlebihan tidak sejalan dengan prinsip fikih darurat. Bahkan jika ancaman
nyata ada, tindakan darurat tetap tidak boleh melampaui batas kebutuhan yang mendesak
(al-Suyuti, 2000).

Ulama ushul fikih dari Mazhab Syafi’i juga menggarisbawahi bahwa darurat tidak
boleh dijadikan celah untuk membolehkan kezaliman atau bentuk agresi tersembunyi.
Imam al-Syafi’i dalam a/-Umm menyatakan bahwa darurat harus diverifikasi oleh otoritas
yang sah secara agama dan hukum, dan tidak boleh ditentukan sepihak oleh aktor politik
yang berkepentingan (al-Syafi’i, 1990). Oleh karena itu, dalam studi ini, tindakan militer
yang dilakukan oleh Iran dan Israel tidak dapat langsung dikategorikan sebagai “darurat”
tanpa menguji secara rinci apakah syarat-syarat fikih benar-benar terpenubhi.

Lebih lanjut, pendekatan magasid al-syari‘ah juga menegaskan bahwa
penggunaan kaidah darurat harus berorientasi pada perlindungan nilai-nilai inti syariah.
Jika yang terjadi adalah pembenaran retoris untuk tindakan penghancuran yang justru
mengabaikan hifz al-nafs dan hifz al-mal, maka justifikasi “darurat” kehilangan
kekuatannya menurut ushul fikih (Auda, 2008). Maka dari itu, penerapan kaidah &l g pal

) slada) gfidalam konteks konflik militer antarnegara modern seperti Iran—Israel perlu
dilakukan secara sangat hati-hati dan tidak boleh lepas dari batasan hukum yang
ditetapkan para fuqaha.

2. Legitimasi Pembelaan Diri (Daf" al-Sa il) dan Batasannya

Dalam tradisi hukum Islam, tindakan pembelaan diri terhadap agresi (daf” al-
sa ‘il) dianggap sah apabila dilakukan untuk mempertahankan kehidupan, kehormatan,
dan wilayah dari serangan yang nyata. Dalil Qur’ani yang menjadi dasar utama dari
konsep ini terdapat dalam surah al-Baqarah ayat 194:

M o] La ey 880 | 10T e b (yad

Penulis?, 5 kata awal judul n



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

"Barang siapa menyerang kamu, maka seranglah dia seimbang dengan
serangannya terhadapmu." (Q.S. al-Baqarah: 194)

Ayat ini menunjukkan prinsip proporsionalitas, yakni pembelaan harus sepadan
dan tidak melampaui batas. Dalam wushul fikih, prinsip ini dikenal dengan kaidah: ¢

Jardl (uia Ga(balasan harus sejenis dengan perbuatan). Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm
menekankan bahwa hak membela diri dibolehkan selama itu untuk mencegah bahaya dan
bukan untuk membalas dendam, serta tidak dilakukan secara melampaui batas atau
menimbulkan kerusakan yang lebih luas (al-Syafi‘i, 1990).

Lebih lanjut, Wahbah az-Zuhaili dalam Ushul al-Figh al-Islami menyatakan
bahwa pembelaan diri diperbolehkan bila: (1) terdapat ancaman langsung yang nyata, (2)
tidak ada pilihan lain yang lebih ringan untuk menghindari bahaya, dan (3) tindakan
pembelaan dilakukan seimbang dengan ancaman yang datang (Zuhaili, 2006). Apabila
tindakan tersebut dilakukan secara berlebihan, seperti menyasar target sipil, merusak
infrastruktur publik, atau melakukan blokade berkepanjangan terhadap kebutuhan dasar
rakyat, maka tindakan tersebut tidak lagi berada dalam koridor pembelaan diri menurut
syariat, melainkan telah berubah menjadi a/- ‘udwan (agresi).

Dalam konteks konflik Iran—Israel, masing-masing pihak mengklaim bahwa
tindakan militernya merupakan bentuk pembelaan terhadap kedaulatan dan keselamatan
nasional. Israel kerap mengklaim bahwa serangannya terhadap posisi milisi yang
didukung Iran (seperti Hizbullah) adalah untuk mencegah ancaman eksistensial.
Sementara itu, Iran membalas serangan Israel sebagai bentuk defensif terhadap
pelanggaran kedaulatan negaranya, terutama setelah fasilitas diplomatiknya diserang.
Namun, bila ditinjau dari perspektif ushul fikih, pembelaan diri tidak boleh menjadi dalih
untuk menciptakan eskalasi kekerasan yang berulang tanpa arah penyelesaian yang sahih.

Ulama Malikiyah dan Hanabilah menyepakati bahwa pembelaan diri juga harus
mempertimbangkan prinsip Legddl tu pall alie| gdy(menghindari bahaya yang lebih besar
dengan mengambil bahaya yang lebih ringan) (al-Suyuti, 2000). Jika pembelaan diri yang
dilakukan justru menyebabkan perang terbuka yang lebih luas dan berkepanjangan, maka
kaidah ini justru menjadi kontra-produktif. Maka dalam kasus seperti ini, pendekatan
magqasid al-shari ‘ah perlu dikedepankan agar tindakan yang diambil tetap selaras dengan
perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs) dan stabilitas masyarakat umum.

Dalam pengembangan kontemporer, Jasser Auda menambahkan bahwa magqdasid
dalam konteks geopolitik modern harus mempertimbangkan juga dimensi globalisasi, hak

Penulis?, 5 kata awal judul




TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

asasi manusia, dan ketertiban dunia (Auda, 2008). Maka, legitimasi pembelaan diri yang
menimbulkan dampak kemanusiaan lintas batas, seperti pengungsian massal, blokade
ekonomi, atau krisis sipil, tidak dapat dibenarkan dalam ushul fikih, walaupun dilabeli
sebagai “respon terhadap agresi.”

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pembelaan diri dalam hukum Islam
memiliki justifikasi hukum yang kuat, namun sangat ketat syarat dan batasannya. Jika
syarat-syarat tersebut tidak terpenuhi, tindakan militer justru akan keluar dari kerangka
syariah, dan beralih menjadi bentuk agresi (baghy), yang justru dikecam oleh Islam. Oleh
karena itu, dalam menilai tindakan militer Iran atau Israel, tidak cukup hanya mengklaim
“membela diri,” tetapi harus diuji berdasarkan kaidah ushul dan maqasid syariah secara
objektif dan proporsional.

3. Korelasi dengan Maqasid al-Syari‘ah

Salah satu parameter penting dalam menilai tindakan politik, termasuk konflik
bersenjata, dalam perspektif ushul fikih adalah keberpihakannya terhadap tujuan-tujuan
syariat (magqasid al-syari ‘ah). Konsep ini menjadi tolok ukur utama dalam membedakan
antara tindakan yang dibenarkan secara syar‘i dengan yang bertentangan dengan prinsip-
prinsip keadilan Islam. Dalam hal ini, tindakan militer yang diklaim sebagai pembelaan
diri ataupun karena kondisi darurat harus dikaji apakah benar-benar sejalan dengan lima
pokok maqasid, yakni: perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal
(hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).

Jika ditelusuri dari implementasi di lapangan, baik Iran maupun Israel telah
melancarkan serangan yang menimbulkan dampak besar bagi keselamatan warga sipil,
merusak infrastruktur umum, serta memicu instabilitas regional yang berkelanjutan.
Dalam banyak laporan, tindakan militer dari kedua pihak memicu kematian warga sipil,
pengungsian besar-besaran, hingga trauma kolektif yang menghancurkan tatanan sosial
masyarakat. Dari sudut pandang maqasid, kerusakan terhadap hifz al-nafs dan hifz al-mal
jelas terjadi dalam skala luas. Maka pertanyaannya adalah: apakah tindakan semacam ini
dapat dibenarkan dalam syariat hanya karena dibungkus dengan narasi “pembelaan diri”
atau “darurat”?

Jasser Auda menekankan bahwa maqasid syariah tidak boleh direduksi sekadar
menjadi prinsip moral, tetapi harus menjadi metodologi evaluasi yang komprehensif dan
berbasis sistem. Auda juga menggarisbawahi bahwa maqasid bersifat dinamis dan harus

Penulis?, 5 kata awal judul n




TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

mempertimbangkan dampak multidimensional dari suatu kebijakan, termasuk aspek
sosial, politik, dan kemanusiaan. Oleh karena itu, dalam konteks konflik bersenjata, harus
dilihat bukan hanya motif tindakan, melainkan juga hasil (natijah) dan keberlanjutannya
terhadap kesejahteraan umat manusia.

Bila merujuk pada kaidah ushuliyyah yang berbunyi cdl-m-d‘ qla e Al awldal) £ 53
(menolak kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemaslahatan), maka tindakan
militer yang terbukti menimbulkan kerusakan besar secara sistemik tidak dapat diklaim
sebagai sah meskipun diniatkan untuk kebaikan tertentu (al-Suyuti, 2000). Dalam hal ini,
konflik Iran—Israel yang berulang dan destruktif dapat dinilai tidak lagi memenuhi prinsip
maqasid, sebab kerusakan yang ditimbulkan jauh melebihi manfaat yang diklaim.

Lebih jauh, Imam al-Ghazali dalam a/-Mustashfa menyatakan bahwa salah satu
indikator maqasid adalah terjaminnya keamanan jiwa (amn al-nafs) dan stabilitas sosial.
Jika tindakan politik atau militer justru memicu ketidakamanan, maka sejatinya
bertentangan dengan maqasid dan tidak dapat dijustifikasi dalam kerangka syariat. Oleh
karena itu, pembacaan ulang atas konflik Iran—Israel dari sudut maqgasid menjadi sangat
penting sebagai koreksi terhadap penggunaan dalih-dalih syariat yang tidak proporsional
dan manipulatif.

Sebagai penutup, dapat ditegaskan bahwa setiap tindakan yang berimplikasi luas
terhadap kehidupan publik harus diuji berdasarkan prinsip-prinsip maqasid. Konflik yang
hanya menghasilkan fasad (kerusakan), mazalim (kezaliman), dan tahlik al-nafs
(penghilangan nyawa secara sia-sia) tidak dapat dibenarkan dalam sistem hukum Islam
yang hakiki. Oleh karena itu, maqasid harus dikedepankan sebagai alat ukur etis dan
normatif dalam menilai keabsahan tindakan militer di era konflik geopolitik modern.

SIMPULAN
Berdasarkan hasil kajian terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang

ushul fikih, dapat disimpulkan bahwa dalih “kondisi darurat” (dariirah) dan “pembelaan
diri” (daf* al-sa‘il) yang digunakan oleh Iran maupun Israel dalam membenarkan
tindakan militernya tidak sepenuhnya selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Dalam fikih
Islam, tindakan darurat dan pembelaan diri hanya sah apabila memenuhi syarat-syarat
ketat, seperti adanya ancaman nyata dan langsung, tidak tersedianya alternatif halal lain,
serta proporsionalitas dalam respon. Tindakan yang melebihi kadar kebutuhan,

Penulis?, 5 kata awal judul n



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 11-20
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

menimbulkan kerusakan besar terhadap nyawa dan harta, serta mengabaikan etika perang
Islam tidak dapat dibenarkan syariat.

Kajian ini menunjukkan bahwa serangan militer yang menimbulkan korban sipil
dalam jumlah besar, kehancuran infrastruktur publik, dan konflik berkepanjangan seperti
yang terjadi dalam konfrontasi Iran—Israel, telah melampaui batas pembolehan syariat.
Lebih jauh, jika ditinjau dari perspektif magasid al-syari‘ah, tindakan tersebut
bertentangan dengan lima tujuan utama syariah, khususnya hifz al-nafs dan hifz al-mal.
Tindakan militer semacam ini bukan hanya gagal melindungi kepentingan umat,
melainkan juga menciptakan fasad (kerusakan) yang luas, yang seharusnya dihindari
dalam segala bentuk kebijakan syariat.

Dengan demikian, klaim-klaim syariat yang dibawa dalam wacana konflik
geopolitik semestinya diuji secara ketat melalui instrumen wushul fikih, agar tidak
disalahgunakan untuk melegitimasi kekerasan atau agresi sepihak. Penelitian ini
menggarisbawahi pentingnya pendekatan maqasid dan prinsip keadilan dalam
menafsirkan dalih darurat dan pembelaan diri, khususnya dalam konflik antarnegara di
era modern.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustashfa min ‘llm al-Ushul. Kairo: al-Maktabah al-

Tawfiqiyyah, 2005.

Al-Suyuti, Jalaluddin. Al-Ashbah wa al-Nazhair. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. a/-Umm, Jilid 7. Kairo: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990

Auda, Jasser. Maqgashid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008.

Jalaluddin al-Suyuti, al-Ashbah wa al-Nazhair (al-Suyuti, 2000)

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Kuala Lumpur: [lmiah
Publishers, 2010.

Khallaf, Abdul Wahhab. l/mu Ushul Figh. Jakarta: Pustaka Azzam, 2004.

Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami (Zuhaili, 2006)

Yusuf, Imran. “Kaidah Ushuliyyah dalam Konteks Konflik dan Perdamaian Dunia
Islam,” Jurnal Fikih dan Hukum Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 1, 2022.

Zuhaili, Wahbah. Ushul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 2006.

Penulis?, 5 kata awal judul



