
Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 1 

 

TELAAH USHUL FIKIH ATAS LEGITIMASI SERANGAN 

MILITER DALAM KONFLIK IRAN-ISRAEL: 

Studi Kasus Darurat dan Hak Membela Diri 
 

Dede Indra Setiabudi1*, Abdullah Khoerul Anwar2, Miftakhudin3  

 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia1 

Jami’ah Al Wasatiyah Mukalla Hadramaut, Yaman2 

Ma’had Aly Lirboyo Kediri, Indonesia3 

e-mail :  dede@iai-alzaytun.ac.id1, Abdullaharrifai1230@gmail.com2, 

Aldomiftah0@gmail.com3  

 
 

Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah validitas justifikasi syariat atas tindakan militer yang 

dilakukan oleh Iran dan Israel dengan mengkaji prinsip darurat (ḍarūrah) dan hak membela diri 

(dafʿ al-ṣāʿil) dalam perspektif ushul fikih. Dengan pendekatan studi pustaka (library research), 

data dianalisis secara normatif-deskriptif terhadap literatur klasik dan kontemporer, termasuk 

kitab-kitab ushul fikih dan dokumen analisis konflik Timur Tengah. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa meskipun Islam memberikan ruang pembolehan terhadap tindakan darurat 

dan pembelaan diri, hal tersebut terikat dengan syarat yang ketat dan tujuan syariat (maqāṣid al-

syarī‘ah). Tindakan militer yang tidak proporsional, menimbulkan kerusakan besar terhadap jiwa 

dan harta, serta melanggar etika perang Islam, tidak dapat dibenarkan oleh syariat. Dalam konteks 

konflik Iran–Israel, kedua pihak belum memenuhi batasan syar‘i yang sah untuk mengklaim 

tindakan mereka sebagai bentuk al-darurah atau al-dafʿ. Oleh karena itu, pendekatan maqāṣid 

menjadi penting dalam membingkai ulang kebijakan militer agar tetap berada dalam koridor 

keadilan dan kemanusiaan menurut Islam. 

Kata Kunci: ushul fikih, darurat, pembelaan diri, maqāṣid al-syarī‘ah, Iran–Israel; 

 

Abstract 

 

This study aims to examine the validity of religious justifications for military actions carried out 

by Iran and Israel through the lens of ushul fiqh, particularly regarding the principles of 

emergency (ḍarūrah) and self-defense (dafʿ al-ṣāʿil). Utilizing a library research approach, the 

data were normatively and descriptively analyzed based on classical and contemporary sources, 

including ushul fiqh texts and analytical reports on the Middle East conflict. The findings reveal 

that although Islam allows for emergency measures and defensive actions, such permissions are 

conditional, with strict requirements bound to the objectives of Islamic law (maqāṣid al-sharī‘ah). 

Military actions that are disproportionate, result in extensive harm to lives and property, and 

mailto:dede@iai-alzaytun.ac.id1
mailto:Abdullaharrifai1230@gmail.com2
mailto:Aldomiftah0@gmail.com3


Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 2 

 

violate the ethics of war in Islam cannot be religiously justified. In the context of the Iran–Israel 

conflict, both parties fall short of meeting the valid shar‘i criteria for invoking ḍarūrah or dafʿ. 

Therefore, the maqāṣid-based approach is essential to reframe military policies within the bounds 

of justice and Islamic humanitarian ethics. 

Keywords: ushul fiqh, emergency, self-defense, maqāṣid al-sharī‘ah, Iran–Israel; 

 

 
PENDAHULUAN 

Perang yang berkecamuk antara Iran dan Israel dalam beberapa waktu terakhir 

bukan hanya menjadi perhatian komunitas internasional secara geopolitik, tetapi juga 

menimbulkan pertanyaan mendalam dalam ranah hukum Islam. Kedua negara sama-sama 

menggunakan narasi “pembelaan diri” (self-defense) dan “kondisi darurat” (ḍarūrah) 

sebagai justifikasi atas tindakan militer mereka, termasuk peluncuran rudal, serangan 

drone, hingga operasi militer terbuka. Dalam konteks tersebut, menjadi penting untuk 

meninjau keabsahan tindakan tersebut dalam perspektif ushul fikih, khususnya dalam 

bingkai kaidah-kaidah darurat dan maqāṣid al-syarī‘ah (Auda, 2008). 

Konflik bersenjata dalam Islam memiliki batasan-batasan etik dan normatif yang 

tegas. Islam tidak menganjurkan agresi (al-‘udwān) dan menetapkan bahwa perang hanya 

boleh dilakukan dalam kondisi tertentu seperti pembelaan diri, penghentian kezaliman, 

atau perlindungan atas hak-hak dasar umat manusia. Hal ini sebagaimana termaktub 

dalam firman Allah: 

 

َ لََ يحُِبُّ ٱلْمُعْتدَِينَ  ِ ٱلهذِينَ يقُاَتلِوُنكَُمْ وَلََ تعَْتدَُوا ۚ إنِه ٱللَّه  وَقاَتلِوُا فِي سَبِيلِ ٱللَّه

 

“Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, tetapi jangan 

melampaui batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui 

batas.” (Q.S. Al-Baqarah: 190) 

Ayat ini memberikan batas bahwa jihad atau perang dalam Islam harus berada 

dalam kerangka defensif, bukan agresif. Di sinilah pentingnya mengkaji apakah tindakan 

militer Iran atau Israel dapat dikategorikan sebagai al-ḍarūrah allatī tubīḥ al-maḥẓūrāt 

(keadaan darurat yang membolehkan yang semula dilarang) dalam konteks ushul fikih. 

Kaidah besar tersebut berbunyi: 

 

رُورَاتُ تبُِيحُ الْمَحْظُورَات  الضه



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 3 

 

“Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang dilarang” (Zuhaili, 2006, hlm. 485). 

Namun, penerapan kaidah ini dalam konteks konflik antarnegara tidak sederhana. 

Harus ada analisis mendalam terkait batasan, syarat, dan ruang lingkup “darurat” dalam 

pandangan para ulama ushul. Dalam Mazhab Syafi’i, misalnya, kondisi ḍarūrah harus 

benar-benar riil, tidak direkayasa, serta tidak memiliki alternatif halal lainnya (al-Syafi’i, 

al-Umm, jilid 7). 

Selain itu, terdapat pula kaidah fikih yang relevan, seperti: 

 

رَرُ يزَُالُ   الضه

“Segala bentuk bahaya harus dihilangkan,” dan 

 

رَرَيْنِ   يرُْتكََبُ أخََفُّ الضه

“Dilakukan yang paling ringan dari dua bahaya (jika tidak ada pilihan lain)” (al-

Suyuti, 2000). 

Kaidah-kaidah tersebut menjadi pijakan penting dalam mengkaji legitimasi 

tindakan militer yang dianggap sebagai bentuk perlindungan terhadap rakyat, wilayah, 

atau identitas nasional. Dalam konflik Iran–Israel, masing-masing pihak mengklaim 

bahwa serangannya adalah upaya mencegah kerugian lebih besar (dar’ al-mafsadah al-

akbar). Oleh karena itu, pendekatan ushul fikih perlu digunakan untuk menguji klaim 

tersebut secara objektif berdasarkan prinsip-prinsip syariah (Auda, 2008). 

Kajian ini menjadi semakin relevan karena konflik berkepanjangan tersebut tidak 

hanya berdampak pada dua negara, tetapi juga memicu instabilitas kawasan Timur 

Tengah secara umum, termasuk ancaman terhadap warga sipil yang tidak terlibat secara 

langsung. Oleh karena itu, tinjauan terhadap prinsip maqāṣid al-syarī‘ah juga menjadi 

penting dalam mengukur apakah tindakan militer yang dilakukan benar-benar mengarah 

pada perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), harta (ḥifẓ al-māl), dan 

keamanan umum (Kamali, 2010). 

Sebagian besar kajian ushul fikih selama ini lebih berfokus pada tema-tema 

ibadah, muamalah, dan hubungan antarindividu. Kajian terhadap konteks geopolitik 

modern masih terbatas, terlebih lagi yang mengaitkan prinsip ushuliyyah dengan konflik 

antarnegara. Inilah yang menjadi celah akademik yang hendak dijawab dalam penelitian 

ini. Dengan pendekatan normatif dan kualitatif berbasis studi literatur klasik dan 

kontemporer, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis legitimasi 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 4 

 

tindakan militer dalam konflik Iran–Israel berdasarkan prinsip darurat dan hak membela 

diri dalam perspektif ushul fikih. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research), yaitu suatu metode yang bertumpu pada penelusuran, pengumpulan, 

dan analisis data dari berbagai sumber tertulis yang relevan. Pendekatan ini dipilih karena 

objek kajian bersifat normatif-konseptual, yakni menganalisis konflik militer Iran–Israel 

dari sudut pandang ushul fikih dalam konteks prinsip darurat (ḍarūrah) dan pembelaan 

diri (dafʿ al-ṣāʿil) (Khallaf, 2004). 

Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis: 

1. Sumber Primer: berupa kitab-kitab klasik dan modern dalam disiplin ushul fikih, 

seperti al-Umm karya Imam al-Syafi‘i yang memuat dasar-dasar hukum dari 

mazhabnya, al-Mustashfa karya Imam al-Ghazali yang merupakan salah satu 

kitab monumental dalam metodologi istinbat hukum, al-Ashbah wa al-Nazha'ir 

karya al-Suyuthi yang menjelaskan berbagai kaidah fikih penting, Ushul al-Fiqh 

al-Islami karya Wahbah az-Zuhaili yang menggabungkan pendekatan klasik dan 

kontemporer, serta Maqāṣid al-Sharī‘ah karya Jasser Auda yang mengembangkan 

pendekatan sistem dalam memahami tujuan syariah (Auda, 2008; al-Ghazali, 

2005; al-Suyuti, 2000; Zuhaili, 2006). 

2. Sumber Sekunder: meliputi jurnal ilmiah, disertasi, artikel konferensi, serta 

laporan analisis konflik Timur Tengah dan teori-teori hukum Islam yang aplikatif 

dalam konteks global. Sumber-sumber ini memperkuat analisis dengan 

memberikan informasi aktual mengenai eskalasi konflik dan respon-respon global 

serta wacana akademik seputar darurat dan hukum perang Islam (Kamali, 2010; 

Yusuf, 2022). 

Data dari kedua jenis sumber ini dianalisis dengan pendekatan deskriptif-analitis 

dan normatif. Analisis deskriptif digunakan untuk memetakan secara sistematis konsep 

fikih darurat dan hak membela diri dalam ushul fikih klasik, sedangkan pendekatan 

normatif digunakan untuk membandingkan kerangka fikih tersebut dengan realitas 

konflik Iran–Israel. Kaidah-kaidah ushul yang menjadi dasar dalam kajian ini antara lain: 

رُورَاتُ تبُيِحُ الْمَحْظُورَات  .1  ,(darurat membolehkan yang dilarang) الضَّ

رَرُ يزَُالُ   .2  ,(bahaya harus dihilangkan)الضَّ

رَرَيْنِ  .3  .(al-Suyuti, 2000) (diambil yang lebih ringan dari dua bahaya)يرُْتكََبُ أخََفُّ الضَّ



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 5 

 

Dengan demikian, library research tidak hanya menjadi sarana untuk menghimpun 

teori-teori dari para ulama ushul, tetapi juga menjadi landasan metodologis untuk menilai 

validitas tindakan militer berdasarkan justifikasi darurat dan prinsip pembelaan diri 

menurut hukum Islam. Kajian ini diharapkan dapat menghadirkan argumentasi yang 

kontekstual, relevan, dan konsisten dengan nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah (Auda, 2008). 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini menemukan bahwa dalih "darurat" dan "pembelaan diri" yang 

digunakan oleh Iran dan Israel dalam konflik bersenjata mereka menimbulkan persoalan 

serius jika ditelaah dengan pendekatan ushul fikih secara objektif dan menyeluruh. 

Prinsip dasar dalam ushul fikih menekankan bahwa darurat (ḍarūrah) sebagai justifikasi 

hukum hanya dapat diterima bila memenuhi syarat-syarat yang ketat, dan tidak boleh 

dijadikan alasan untuk melampaui batas-batas syar’i yang telah ditentukan. Dalam 

konteks konflik Iran–Israel, pembenaran atas tindakan militer yang melibatkan korban 

sipil, serangan terhadap infrastruktur sipil, dan pelanggaran prinsip proporsionalitas, 

menimbulkan keraguan atas validitas klaim darurat tersebut dalam kerangka hukum 

Islam. 

 

1. Syarat Keabsahan Kaidah Darurat dalam Ushul Fikih 

Dalam ushul fikih, kaidah رُورَاتُ تبُيِحُ الْمَحْظُورَات  kondisi darurat membolehkan)  الضه

hal yang dilarang) merupakan prinsip yang penting namun memiliki ketentuan ketat. Para 

ulama ushul sepakat bahwa “darurat” (ḍarūrah) bukanlah kondisi yang ditentukan secara 

subjektif semata, tetapi harus dibuktikan secara objektif dan memenuhi syarat-syarat 

tertentu. Menurut Wahbah al-Zuhaili, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi agar 

suatu kondisi dapat dinilai sebagai darurat yang sah secara syariat: (1) adanya ancaman 

nyata terhadap nyawa, kehormatan, atau eksistensi agama; (2) tidak adanya alternatif 

yang halal; (3) tindakan harus sesuai kadar kebutuhan; dan (4) bersifat sementara, tidak 

permanen (Zuhaili, 2006). 

Konsep ini juga dijelaskan dalam kitab al-Mustashfa oleh Imam al-Ghazali yang 

menyebutkan bahwa “darurat” bukanlah pembenaran untuk meniadakan hukum syara', 

melainkan hanya sekadar rukhṣah (keringanan) dalam situasi yang mengancam eksistensi 

lima maqāṣid utama: agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan 

(ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl) (al-Ghazali, 2005). Jika tindakan yang diambil dalam 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 6 

 

situasi darurat justru membahayakan maqāṣid ini, maka tindakan tersebut tidak sah secara 

fikih. 

Dalam konteks konflik Iran–Israel, penggunaan dalih darurat untuk melancarkan 

operasi militer besar-besaran yang menghancurkan infrastruktur sipil, fasilitas publik, 

serta menewaskan warga sipil, patut dipertanyakan validitasnya. Karena, menurut prinsip 

بِمِثلِْهِ  يزَُالُ  لََ  رَرُ   tindakan ,(bahaya tidak boleh dihilangkan dengan bahaya sepadan)  الضه

balasan yang berlebihan tidak sejalan dengan prinsip fikih darurat. Bahkan jika ancaman 

nyata ada, tindakan darurat tetap tidak boleh melampaui batas kebutuhan yang mendesak 

(al-Suyuti, 2000). 

Ulama ushul fikih dari Mazhab Syafi’i juga menggarisbawahi bahwa darurat tidak 

boleh dijadikan celah untuk membolehkan kezaliman atau bentuk agresi tersembunyi. 

Imam al-Syafi’i dalam al-Umm menyatakan bahwa darurat harus diverifikasi oleh otoritas 

yang sah secara agama dan hukum, dan tidak boleh ditentukan sepihak oleh aktor politik 

yang berkepentingan (al-Syafi’i, 1990). Oleh karena itu, dalam studi ini, tindakan militer 

yang dilakukan oleh Iran dan Israel tidak dapat langsung dikategorikan sebagai “darurat” 

tanpa menguji secara rinci apakah syarat-syarat fikih benar-benar terpenuhi. 

Lebih lanjut, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah juga menegaskan bahwa 

penggunaan kaidah darurat harus berorientasi pada perlindungan nilai-nilai inti syariah. 

Jika yang terjadi adalah pembenaran retoris untuk tindakan penghancuran yang justru 

mengabaikan ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-māl, maka justifikasi “darurat” kehilangan 

kekuatannya menurut ushul fikih (Auda, 2008). Maka dari itu, penerapan kaidah   ُرُورَات الضه

 dalam konteks konflik militer antarnegara modern seperti Iran–Israel perlu تبُيِحُ الْمَحْظُورَات

dilakukan secara sangat hati-hati dan tidak boleh lepas dari batasan hukum yang 

ditetapkan para fuqaha. 

 

2. Legitimasi Pembelaan Diri (Dafʿ al-Ṣāʿil) dan Batasannya 

Dalam tradisi hukum Islam, tindakan pembelaan diri terhadap agresi (dafʿ al-

ṣāʿil) dianggap sah apabila dilakukan untuk mempertahankan kehidupan, kehormatan, 

dan wilayah dari serangan yang nyata. Dalil Qur’ani yang menjadi dasar utama dari 

konsep ini terdapat dalam surah al-Baqarah ayat 194: 

 

 فَمَنِ ٱعْتدََىٰ عَليَْكُمْ فٱَعْتدَُوا۟ عَليَْهۦِ بِمِثلِْ مَا ٱعْتدََىٰ عَليَْكُمْ 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 7 

 

"Barang siapa menyerang kamu, maka seranglah dia seimbang dengan 

serangannya terhadapmu." (Q.S. al-Baqarah: 194) 

Ayat ini menunjukkan prinsip proporsionalitas, yakni pembelaan harus sepadan 

dan tidak melampaui batas. Dalam ushul fikih, prinsip ini dikenal dengan kaidah:  الجزاء

العمل  Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm .(balasan harus sejenis dengan perbuatan)  من جنس 

menekankan bahwa hak membela diri dibolehkan selama itu untuk mencegah bahaya dan 

bukan untuk membalas dendam, serta tidak dilakukan secara melampaui batas atau 

menimbulkan kerusakan yang lebih luas (al-Syafi‘i, 1990). 

Lebih lanjut, Wahbah az-Zuhaili dalam Ushul al-Fiqh al-Islami menyatakan 

bahwa pembelaan diri diperbolehkan bila: (1) terdapat ancaman langsung yang nyata, (2) 

tidak ada pilihan lain yang lebih ringan untuk menghindari bahaya, dan (3) tindakan 

pembelaan dilakukan seimbang dengan ancaman yang datang (Zuhaili, 2006). Apabila 

tindakan tersebut dilakukan secara berlebihan, seperti menyasar target sipil, merusak 

infrastruktur publik, atau melakukan blokade berkepanjangan terhadap kebutuhan dasar 

rakyat, maka tindakan tersebut tidak lagi berada dalam koridor pembelaan diri menurut 

syariat, melainkan telah berubah menjadi al-‘udwān (agresi). 

Dalam konteks konflik Iran–Israel, masing-masing pihak mengklaim bahwa 

tindakan militernya merupakan bentuk pembelaan terhadap kedaulatan dan keselamatan 

nasional. Israel kerap mengklaim bahwa serangannya terhadap posisi milisi yang 

didukung Iran (seperti Hizbullah) adalah untuk mencegah ancaman eksistensial. 

Sementara itu, Iran membalas serangan Israel sebagai bentuk defensif terhadap 

pelanggaran kedaulatan negaranya, terutama setelah fasilitas diplomatiknya diserang. 

Namun, bila ditinjau dari perspektif ushul fikih, pembelaan diri tidak boleh menjadi dalih 

untuk menciptakan eskalasi kekerasan yang berulang tanpa arah penyelesaian yang sahih. 

Ulama Malikiyah dan Hanabilah menyepakati bahwa pembelaan diri juga harus 

mempertimbangkan prinsip دفع أعظم الضررين بأخفهما  (menghindari bahaya yang lebih besar 

dengan mengambil bahaya yang lebih ringan) (al-Suyuti, 2000). Jika pembelaan diri yang 

dilakukan justru menyebabkan perang terbuka yang lebih luas dan berkepanjangan, maka 

kaidah ini justru menjadi kontra-produktif. Maka dalam kasus seperti ini, pendekatan 

maqāṣid al-sharī‘ah perlu dikedepankan agar tindakan yang diambil tetap selaras dengan 

perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan stabilitas masyarakat umum. 

Dalam pengembangan kontemporer, Jasser Auda menambahkan bahwa maqāṣid 

dalam konteks geopolitik modern harus mempertimbangkan juga dimensi globalisasi, hak 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 8 

 

asasi manusia, dan ketertiban dunia (Auda, 2008). Maka, legitimasi pembelaan diri yang 

menimbulkan dampak kemanusiaan lintas batas, seperti pengungsian massal, blokade 

ekonomi, atau krisis sipil, tidak dapat dibenarkan dalam ushul fikih, walaupun dilabeli 

sebagai “respon terhadap agresi.” 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pembelaan diri dalam hukum Islam 

memiliki justifikasi hukum yang kuat, namun sangat ketat syarat dan batasannya. Jika 

syarat-syarat tersebut tidak terpenuhi, tindakan militer justru akan keluar dari kerangka 

syariah, dan beralih menjadi bentuk agresi (baghy), yang justru dikecam oleh Islam. Oleh 

karena itu, dalam menilai tindakan militer Iran atau Israel, tidak cukup hanya mengklaim 

“membela diri,” tetapi harus diuji berdasarkan kaidah ushul dan maqāṣid syariah secara 

objektif dan proporsional. 

 

3. Korelasi dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Salah satu parameter penting dalam menilai tindakan politik, termasuk konflik 

bersenjata, dalam perspektif ushul fikih adalah keberpihakannya terhadap tujuan-tujuan 

syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). Konsep ini menjadi tolok ukur utama dalam membedakan 

antara tindakan yang dibenarkan secara syar‘i dengan yang bertentangan dengan prinsip-

prinsip keadilan Islam. Dalam hal ini, tindakan militer yang diklaim sebagai pembelaan 

diri ataupun karena kondisi darurat harus dikaji apakah benar-benar sejalan dengan lima 

pokok maqāṣid, yakni: perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal 

(ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

Jika ditelusuri dari implementasi di lapangan, baik Iran maupun Israel telah 

melancarkan serangan yang menimbulkan dampak besar bagi keselamatan warga sipil, 

merusak infrastruktur umum, serta memicu instabilitas regional yang berkelanjutan. 

Dalam banyak laporan, tindakan militer dari kedua pihak memicu kematian warga sipil, 

pengungsian besar-besaran, hingga trauma kolektif yang menghancurkan tatanan sosial 

masyarakat. Dari sudut pandang maqāṣid, kerusakan terhadap ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-māl 

jelas terjadi dalam skala luas. Maka pertanyaannya adalah: apakah tindakan semacam ini 

dapat dibenarkan dalam syariat hanya karena dibungkus dengan narasi “pembelaan diri” 

atau “darurat”? 

Jasser Auda menekankan bahwa maqāṣid syariah tidak boleh direduksi sekadar 

menjadi prinsip moral, tetapi harus menjadi metodologi evaluasi yang komprehensif dan 

berbasis sistem. Auda juga menggarisbawahi bahwa maqāṣid bersifat dinamis dan harus 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 9 

 

mempertimbangkan dampak multidimensional dari suatu kebijakan, termasuk aspek 

sosial, politik, dan kemanusiaan. Oleh karena itu, dalam konteks konflik bersenjata, harus 

dilihat bukan hanya motif tindakan, melainkan juga hasil (natījah) dan keberlanjutannya 

terhadap kesejahteraan umat manusia. 

Bila merujuk pada kaidah ushuliyyah yang berbunyi  ِدَرْءُ الْمَفاَسِدِ مُقدَهمٌ عَلىَ جَلْبِ الْمَصَالِح  

(menolak kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemaslahatan), maka tindakan 

militer yang terbukti menimbulkan kerusakan besar secara sistemik tidak dapat diklaim 

sebagai sah meskipun diniatkan untuk kebaikan tertentu (al-Suyuti, 2000). Dalam hal ini, 

konflik Iran–Israel yang berulang dan destruktif dapat dinilai tidak lagi memenuhi prinsip 

maqāṣid, sebab kerusakan yang ditimbulkan jauh melebihi manfaat yang diklaim. 

Lebih jauh, Imam al-Ghazali dalam al-Mustashfa menyatakan bahwa salah satu 

indikator maqāṣid adalah terjaminnya keamanan jiwa (amn al-nafs) dan stabilitas sosial. 

Jika tindakan politik atau militer justru memicu ketidakamanan, maka sejatinya 

bertentangan dengan maqāṣid dan tidak dapat dijustifikasi dalam kerangka syariat. Oleh 

karena itu, pembacaan ulang atas konflik Iran–Israel dari sudut maqāṣid menjadi sangat 

penting sebagai koreksi terhadap penggunaan dalih-dalih syariat yang tidak proporsional 

dan manipulatif. 

Sebagai penutup, dapat ditegaskan bahwa setiap tindakan yang berimplikasi luas 

terhadap kehidupan publik harus diuji berdasarkan prinsip-prinsip maqāṣid. Konflik yang 

hanya menghasilkan fasād (kerusakan), maẓālim (kezaliman), dan taḥlīk al-nafs 

(penghilangan nyawa secara sia-sia) tidak dapat dibenarkan dalam sistem hukum Islam 

yang hakiki. Oleh karena itu, maqāṣid harus dikedepankan sebagai alat ukur etis dan 

normatif dalam menilai keabsahan tindakan militer di era konflik geopolitik modern. 

 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang 

ushul fikih, dapat disimpulkan bahwa dalih “kondisi darurat” (ḍarūrah) dan “pembelaan 

diri” (dafʿ al-ṣāʿil) yang digunakan oleh Iran maupun Israel dalam membenarkan 

tindakan militernya tidak sepenuhnya selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Dalam fikih 

Islam, tindakan darurat dan pembelaan diri hanya sah apabila memenuhi syarat-syarat 

ketat, seperti adanya ancaman nyata dan langsung, tidak tersedianya alternatif halal lain, 

serta proporsionalitas dalam respon. Tindakan yang melebihi kadar kebutuhan, 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 11-20 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, 5 kata awal judul 10 

 

menimbulkan kerusakan besar terhadap nyawa dan harta, serta mengabaikan etika perang 

Islam tidak dapat dibenarkan syariat. 

Kajian ini menunjukkan bahwa serangan militer yang menimbulkan korban sipil 

dalam jumlah besar, kehancuran infrastruktur publik, dan konflik berkepanjangan seperti 

yang terjadi dalam konfrontasi Iran–Israel, telah melampaui batas pembolehan syariat. 

Lebih jauh, jika ditinjau dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, tindakan tersebut 

bertentangan dengan lima tujuan utama syariah, khususnya ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-māl. 

Tindakan militer semacam ini bukan hanya gagal melindungi kepentingan umat, 

melainkan juga menciptakan fasād (kerusakan) yang luas, yang seharusnya dihindari 

dalam segala bentuk kebijakan syariat. 

Dengan demikian, klaim-klaim syariat yang dibawa dalam wacana konflik 

geopolitik semestinya diuji secara ketat melalui instrumen ushul fikih, agar tidak 

disalahgunakan untuk melegitimasi kekerasan atau agresi sepihak. Penelitian ini 

menggarisbawahi pentingnya pendekatan maqāṣid dan prinsip keadilan dalam 

menafsirkan dalih darurat dan pembelaan diri, khususnya dalam konflik antarnegara di 

era modern. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul. Kairo: al-Maktabah al-

Tawfiqiyyah, 2005. 

Al-Suyuti, Jalaluddin. Al-Ashbah wa al-Nazhair. Beirut: Dar al-Fikr, 2000. 

al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. al-Umm, Jilid 7. Kairo: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990 

Auda, Jasser. Maqashid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

Jalaluddin al-Suyuti, al-Ashbah wa al-Nazhair (al-Suyuti, 2000) 

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Kuala Lumpur: Ilmiah 

Publishers, 2010. 

Khallaf, Abdul Wahhab. Ilmu Ushul Fiqh. Jakarta: Pustaka Azzam, 2004. 

Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami (Zuhaili, 2006) 

Yusuf, Imran. “Kaidah Ushuliyyah dalam Konteks Konflik dan Perdamaian Dunia 

Islam,” Jurnal Fikih dan Hukum Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 1, 2022. 

Zuhaili, Wahbah. Ushul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 2006. 

 


