
Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 1 

 

KONFLIK IRAN ISRAEL DALAM PERSPEKTIF SIYĀSAH 

ISLĀMIYYAH: 

Antara Politik Perlindungan Umat dan Kepentingan Kekuasaan 
 

Abdullah Khoerul Anwar1*, Dede Indra Setiabudi2 

 

Jami’ah Al Wasatiyah Mukalla Hadramaut, Yaman1  

UIN Sunan Gunung Djati Bandung2 

e-mail :  Abdullaharrifai1230@gmail.com1,  dede@iai-alzaytun.ac.id2  

 
 

Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konflik antara Iran dan Israel dalam perspektif siyāsah 

islāmiyyah, dengan fokus pada bagaimana tindakan militer kedua pihak diklaim sebagai bentuk 

perlindungan umat dan pembelaan diri. Dengan pendekatan kualitatif dan metode studi pustaka, 

kajian ini menggali dasar normatif Islam terkait kebijakan politik dalam perang, berdasarkan 

prinsip maqāṣid al-syarī‘ah dan kaidah siyāsah shar‘iyyah. Hasil analisis menunjukkan bahwa 

meskipun Iran mengklaim diri sebagai pelindung Palestina dan simbol perlawanan terhadap 

Zionisme, tindakan militer yang dilakukan kerap menimbulkan dampak destruktif, memperparah 

konflik sektarian, dan tidak membawa maslahat yang signifikan bagi umat Islam secara luas. Di 

sisi lain, absennya kepemimpinan politik Islam global turut memperburuk fragmentasi dalam 

merespons konflik ini. Penelitian ini merekomendasikan perlunya konsensus strategis berbasis 

nilai maqāṣid dan ukhuwah untuk menghadirkan siyāsah islāmiyyah yang berkeadilan dan 

berorientasi pada perlindungan umat. 

Kata Kunci: Siyāsah Islāmiyyah, Konflik Iran Israel, Maqāṣid al-Syarī‘ah, Perlindungan Umat, 

Kepemimpinan Islam; 

 

 

Abstract 

 

This study aims to analyze the ongoing conflict between Iran and Israel from the perspective of 

siyāsah islāmiyyah (Islamic political theory), focusing on how military actions by both parties 

are justified as acts of self-defense and protection of the Muslim ummah. Employing a qualitative 

approach and library research method, this study explores Islamic normative foundations of 

political decision-making in warfare, particularly through the lens of maqāṣid al-sharī‘ah and 

principles of siyāsah shar‘iyyah. The analysis reveals that while Iran positions itself as a defender 

of Palestine and a symbol of resistance to Zionism, its military interventions often result in 

destructive consequences, exacerbate sectarian divides, and fail to deliver substantial benefits for 

the broader Muslim community. Furthermore, the absence of unified Islamic political leadership 

mailto:Abdullaharrifai1230@gmail.com1
mailto:dede@iai-alzaytun.ac.id2


Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 2 

 

contributes to the fragmented response of the Muslim world. The study calls for a strategic 

consensus grounded in maqāṣid values and Islamic solidarity to restore a just and ummah-

oriented siyāsah islāmiyyah. 

Keywords: Siyāsah Islāmiyyah, Iran Israel Conflict, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Ummah Protection, 

Islamic Leadership; 

 

 

PENDAHULUAN 

Konflik bersenjata antara Iran dan Israel yang kembali memanas dalam beberapa 

waktu terakhir telah menimbulkan kegelisahan global, tidak hanya dari sudut pandang 

geopolitik internasional, tetapi juga dari perspektif etika dan hukum Islam. Ketegangan 

yang diwarnai serangan udara, peretasan fasilitas strategis, serta retorika permusuhan 

terbuka membawa dampak langsung bagi kestabilan kawasan dan secara tidak langsung 

memengaruhi konstelasi politik dunia Islam. Dalam konteks ini, pertanyaan mendasar 

yang patut diajukan adalah bagaimana posisi konflik ini ditinjau dari kacamata siyāsah 

islāmiyyah yakni paradigma politik Islam yang berpijak pada prinsip keadilan (ʿadālah), 

kemaslahatan umum (maṣlaḥah ʿāmmah), dan perlindungan umat (ri‘āyat al-ummah) 

(Ibn Taimiyyah, 1998). 

Islam sebagai agama yang komprehensif tidak lepas dari dimensi politik. Konsep 

siyāsah dalam Islam bukanlah sekadar seni mengelola kekuasaan, tetapi upaya strategis 

untuk menegakkan keadilan, menjaga keamanan, dan memelihara hak-hak dasar umat 

manusia (Az-Zuhaili, 2006). Hal ini ditegaskan dalam sabda Nabi الِإمَامُ رَاعٍ وَمَسْؤُولٌ عَنْ   :صلى الله عليه وسلم

 Pemimpin adalah penggembala dan akan dimintai pertanggungjawaban atas“    رَعِيَّتِهِ 

kepemimpinannya” (HR. al-Bukhārī dan Muslim). 

Dengan mengacu pada prinsip tersebut, tindakan politik, termasuk perang, harus 

memiliki legitimasi moral dan syar‘i yang kuat. Dalam praktiknya, baik Iran maupun 

Israel sama-sama mengklaim bahwa tindakan mereka bertujuan melindungi kepentingan 

nasional dan rakyatnya. Iran memosisikan dirinya sebagai pelindung Palestina dan simbol 

perlawanan atas zionisme global, sementara Israel menjustifikasi serangan sebagai bentuk 

“pre-emptive self-defense” terhadap ancaman militer Iran. Namun, dalam kerangka 

siyāsah shar‘iyyah, semua tindakan tersebut harus ditakar berdasarkan maqāṣid al-

syarī‘ah dan bukan berdasarkan pragmatisme kekuasaan (Auda, 2008). 

Konsep siyāsah shar‘iyyah menuntut agar tindakan negara atau pemimpin selalu 

diarahkan untuk menjaga lima prinsip dasar: agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal 

(ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl) (Al-Ghazali, 2005). Jika 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 3 

 

peperangan justru menyebabkan kehancuran nyawa manusia secara massal, kerusakan 

sarana publik, dan memperuncing perpecahan dunia Islam, maka sangat layak untuk 

dikritisi apakah tindakan tersebut masih bisa dibenarkan secara siyāsah islāmiyyah atau 

justru telah menyimpang dari nilai-nilai syariat yang luhur. 

Menurut Ibn Taimiyyah dalam al-Siyāsah al-Shar‘iyyah, kebijakan seorang 

pemimpin sah bila mendekatkan umat kepada ketaatan dan menjauhkan dari kerusakan, 

meski tidak secara eksplisit disebutkan dalam nash (Ibn Taimiyyah, 1998). Artinya, 

prinsip taḥqīq al-maṣlaḥah wa dafʿ al-mafsadah menjadi fondasi utama dalam menilai 

kebijakan perang maupun damai. 

Lebih dari itu, siyāsah islāmiyyah bukan hanya berbicara tentang legalitas formal, 

tetapi juga tanggung jawab moral kolektif umat Islam dalam menjaga ukhuwah, keadilan 

global, dan perlindungan terhadap pihak yang tertindas. Dalam firman Allah disebutkan: 

فَأصَْلِحُوا بيَْنَ أخََوَيْكُمْ   .Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara“    إنَِّمَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ 

Maka damaikanlah antara kedua saudaramu itu” (Q.S. al-Ḥujurāt: 10). 

Sayangnya, respons dunia Islam terhadap konflik ini terfragmentasi, diwarnai 

polarisasi politik, bahkan cenderung abai terhadap nilai-nilai ukhuwah Islamiyah. Oleh 

karena itu, kajian ini menjadi relevan untuk mengangkat kembali wacana siyāsah 

islāmiyyah yang adil, rasional, dan humanis dalam menyikapi konflik internasional yang 

melibatkan negara Muslim dan kekuatan zionis. 

Sebagian besar kajian tentang konflik Iran Israel selama ini hanya dianalisis dari 

sudut pandang politik internasional atau keamanan regional. Pendekatan normatif Islam 

belum banyak dihadirkan secara komprehensif dalam menimbang benar-salahnya 

kebijakan militer tersebut. Maka, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan 

akademik tersebut, dengan fokus mengkaji dinamika perang Iran Israel melalui lensa 

siyāsah islāmiyyah, guna menghasilkan kerangka penilaian yang objektif, etis, dan sesuai 

prinsip-prinsip maqāṣid (Yusuf, 2022). 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif normatif dengan metode studi 

pustaka (library research). Pendekatan ini digunakan karena objek kajian bersifat 

konseptual-normatif, yaitu menelaah konflik Iran Israel dari sudut pandang siyāsah 

shar‘iyyah dengan pendekatan nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah, kaidah ushul fikih, dan 

prinsip etika politik Islam klasik-modern (Auda, 2008). 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 4 

 

Data yang digunakan dalam penelitian ini dikumpulkan dari berbagai sumber 

primer dan sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya turats (klasik) seperti al-

Siyāsah al-Shar‘iyyah karya Ibn Taimiyyah, al-Mustashfa karya Imam al-Ghazali, serta 

referensi maqāṣid kontemporer dari Jasser Auda. Sedangkan sumber sekunder berupa 

jurnal akademik, artikel ilmiah, laporan kebijakan, serta analisis konflik geopolitik 

kawasan Timur Tengah yang berkaitan dengan Iran dan Israel (Yusuf, 2022; Az-Zuhaili, 

2006). 

Analisis dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis. Pertama, penulis 

mendeskripsikan konsep dasar siyāsah islāmiyyah beserta prinsip-prinsip normatifnya 

seperti taḥqīq al-maṣlaḥah wa dafʿ al-mafsadah (mewujudkan kemaslahatan dan 

menolak kerusakan), ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa), dan al-‘adālah (keadilan). Kedua, 

penulis menganalisis tindakan militer dan narasi politik kedua negara berdasarkan 

kerangka tersebut. 

Pendekatan ini menempatkan prinsip-prinsip maqāṣid sebagai alat evaluatif 

terhadap praktik politik kontemporer. Konteks empiris dari konflik Iran Israel diposisikan 

sebagai kasus studi yang dikaji melalui perspektif hukum dan politik Islam. Dengan 

metode ini, peneliti berupaya menghadirkan analisis objektif dan etis terhadap apakah 

tindakan-tindakan militer yang diklaim sebagai pembelaan diri dan perlindungan umat 

benar-benar sah secara siyāsah islāmiyyah, atau justru sarat kepentingan kekuasaan 

belaka (Ibn Taimiyyah, 1998; Al-Ghazali, 2005). 

Metode studi pustaka dalam penelitian ini juga mempertimbangkan analisis 

kontekstual, yaitu memperbandingkan antara dalil-dalil normatif dengan fakta-fakta 

konflik di lapangan. Ini sejalan dengan pendekatan maqāṣidī modern sebagaimana 

ditegaskan oleh Jasser Auda bahwa hukum Islam tidak hanya berbicara tentang teks, 

melainkan juga harus mempertimbangkan sistem dan realitas sosial untuk menghasilkan 

kebijakan yang manusiawi dan adil (Auda, 2008). 

Dengan demikian, metode ini memungkinkan peneliti menyusun kerangka teoretik 

dan kritis terhadap kebijakan politik dalam konflik Iran Israel, bukan hanya dari sisi 

legalitas, tetapi juga dari sisi moralitas dan maslahat umat Islam secara lebih luas. 

 

 

 

 

 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 5 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Legitimasi Politik Perang dari Perspektif Maṣlaḥah dan Mafsadah 

Dalam siyāsah islāmiyyah, setiap kebijakan politik termasuk perang diwajibkan 

memiliki basis kemaslahatan (maṣlaḥah) dan tidak boleh menimbulkan kemudharatan 

(mafsadah) yang lebih besar. Prinsip ini dikenal sebagai taḥqīq al-maṣlaḥah wa dafʿ al-

mafsadah, dan menjadi pilar utama dalam penilaian kebijakan publik menurut para 

fuqaha dan pemikir Islam klasik seperti Imam al-Ghazali dan Ibn Taimiyyah. Imam al-

Ghazali menyatakan bahwa maslahat adalah tujuan akhir dari syariat dan mencakup lima 

aspek utama: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (maqāṣid al-khamsah) (al-Ghazali, 

2005). 

Dalam konteks perang antara Iran dan Israel, klaim “pembelaan diri” atau dafʿ al-

ṣāʿil oleh masing-masing pihak harus diukur secara objektif: apakah tindakan militer 

tersebut benar-benar mendatangkan maslahat yang signifikan bagi rakyat dan umat Islam, 

atau justru memperluas kerusakan dan penderitaan? Iran mengklaim posisinya sebagai 

pelindung Palestina dan musuh Zionisme global, serta memandang intervensi militernya 

sebagai bagian dari pembelaan terhadap hak-hak umat Islam. Namun kenyataannya, 

konflik bersenjata tersebut seringkali menyebabkan instabilitas regional di Suriah, Irak, 

dan Lebanon wilayah-wilayah yang justru menjadi ajang konfrontasi militer dan proxy 

war yang berkepanjangan. 

Konsep maslahat dalam siyāsah shar‘iyyah bukan hanya dilihat dari niat pelaku, 

tetapi juga dari dampak nyata (muhāṣṣal al-fiʿl) yang ditimbulkannya. Ibn Taimiyyah 

menegaskan bahwa keabsahan kebijakan pemimpin tergantung pada kemampuan 

kebijakan tersebut dalam menghindarkan umat dari kerusakan dan mendekatkannya pada 

kebaikan, meski tanpa nash eksplisit (Ibn Taimiyyah, 1998). Maka, tindakan perang yang 

menyebabkan kehancuran infrastruktur sipil, jatuhnya korban nonkombatan, dan 

pecahnya konflik sektarian (Sunni Syiah) harus dipertanyakan kembali dalam bingkai 

maqāṣid. 

Perlu dicermati bahwa dalam situasi modern, peperangan bukan lagi sekadar 

pertahanan teritorial, tetapi juga bagian dari perang informasi, pengaruh ideologis, dan 

strategi geopolitik yang rumit. Oleh karena itu, menurut Jasser Auda, analisis maslahat 

tidak cukup hanya menggunakan pendekatan tekstual atau qawliyyah, melainkan harus 

mengakomodasi realitas sistemik dan konsekuensi jangka panjang (nidhāmiyyah) dari 

suatu tindakan politik (Auda, 2008). 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 6 

 

Jika tindakan militer satu negara, meskipun mengatasnamakan jihad atau 

perlindungan, menyebabkan efek domino yang memperburuk nasib umat Islam secara 

global misalnya, meningkatnya Islamofobia, sanksi ekonomi, hingga peminggiran 

diplomatik umat Islam maka syariat menuntut evaluasi ulang terhadap legitimasi tindakan 

tersebut. Ini konsisten dengan kaidah fikih: 

 

 دَرْءُ الْمَفاَسِدِ مُقدََّمٌ عَلىَ جَلْبِ الْمَصَالِحِ 

Menolak kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemaslahatan. 

Dengan demikian, perang Iran Israel yang diklaim sebagai bentuk pertahanan dan 

perjuangan, harus dinilai bukan hanya dari narasi politik masing-masing negara, tetapi 

juga dari kenyataan kerusakan sosial, ekonomi, dan psikologis yang ditimbulkan, baik 

terhadap rakyatnya sendiri maupun terhadap kesatuan umat Islam secara umum. 

 

2. Ambiguitas Politik Perlindungan Umat: Antara Retorika dan Realita 

Salah satu aspek paling menonjol dalam dinamika konflik Iran Israel adalah narasi 

yang dibangun oleh Iran mengenai perannya sebagai pelindung umat Islam, khususnya 

dalam membela Palestina. Iran secara konsisten memosisikan dirinya sebagai aktor utama 

dalam “front perlawanan” terhadap Zionisme dan hegemoni Barat, sembari menjadikan 

isu Palestina sebagai simbol perjuangan Islam global. Akan tetapi, dalam konteks siyāsah 

islāmiyyah, klaim perlindungan umat tidak cukup dibuktikan melalui retorika, tetapi 

harus ditakar secara konkret berdasarkan dampaknya terhadap kemaslahatan umat dan 

stabilitas kawasan. 

Secara teoretis, konsep ri‘āyat al-ummah (perlindungan umat) merupakan inti dari 

tanggung jawab seorang pemimpin dalam Islam. Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda: 

 

 «كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ »

"Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai 

pertanggungjawaban atas kepemimpinannya." (HR. al-Bukhārī dan Muslim) . 

Prinsip ini mengharuskan negara-negara Muslim untuk bertindak tidak hanya 

berdasarkan pada kepentingan nasional atau ideologi tertentu, tetapi juga pada maslahat 

kolektif umat Islam (maṣlaḥah ʿāmmah). Dalam praktiknya, aksi militer Iran, alih-alih 

memperkuat solidaritas umat, seringkali memperuncing polarisasi politik dan mazhab di 

antara sesama Muslim, seperti antara Sunni dan Syiah di kawasan Timur Tengah. Hal ini 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 7 

 

tidak hanya menyebabkan instabilitas politik, tetapi juga menimbulkan pertumpahan 

darah antarsaudara seagama. 

Menurut konsep siyāsah shar‘iyyah, segala kebijakan politik yang berdampak 

pada konflik internal umat harus dihindari, karena bertentangan dengan maqāṣid al-

syarī‘ah, terutama ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-dīn (menjaga jiwa dan agama). Ketika intervensi 

yang diklaim sebagai perlindungan justru menambah keretakan dan perpecahan internal 

umat Islam, maka tindakan tersebut tidak memenuhi kriteria siyasah yang syar‘i . 

Lebih lanjut, banyak negara Muslim tidak sepenuhnya mendukung kebijakan 

politik luar negeri Iran karena menganggapnya sarat kepentingan politik domestik dan 

ekspansi ideologis. Realitas ini menunjukkan bahwa narasi "perlindungan umat" yang 

diklaim oleh Iran menghadapi tantangan besar dalam hal keabsahan kolektif dan 

penerimaan di level internasional Islam. Dalam hal ini, Jasser Auda mengingatkan bahwa 

maqāṣid harus diterapkan dalam kerangka universal dan tidak boleh dibajak oleh satu 

faksi politik semata . 

Sikap dunia Islam yang terpecah juga menjadi cerminan lemahnya struktur 

ukhuwah Islamiyyah saat ini. Padahal, Allah Swt. berfirman: 

 

 إنَِّمَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ فأَصَْلِحُوا بيَْنَ أخََوَيْكُمْ 

"Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara. Maka damaikanlah antara 

kedua saudaramu itu." (Q.S. al-Ḥujurāt: 10). 

Sayangnya, solidaritas politik ini sering digantikan oleh aliansi-aliansi strategis 

berbasis kepentingan pragmatis. Alih-alih membangun aliansi ukhuwah, sebagian negara 

malah ikut mendanai perang proksi yang memperparah penderitaan sipil dan merusak 

institusi-institusi masyarakat di kawasan konflik. 

Dengan demikian, klaim Iran sebagai pelindung umat perlu diuji lebih jauh dari 

segi maqāṣid al-syarī‘ah dan dampaknya terhadap persatuan Islam. Tanpa dukungan 

moral dan politik dari mayoritas umat Islam, serta tanpa dampak signifikan terhadap 

terwujudnya keadilan dan keamanan, maka retorika perlindungan itu lebih mencerminkan 

kepentingan kekuasaan daripada amanah siyasah dalam Islam. 

 

3. Polarisasi Kepentingan dan Absennya Kepemimpinan Politik Islam Global 

Salah satu temuan penting dari analisis konflik Iran Israel dalam kerangka siyāsah 

islāmiyyah adalah tidak adanya kepemimpinan kolektif umat Islam yang mampu 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 8 

 

merespons konflik tersebut secara strategis dan terkoordinasi. Ketidakhadiran struktur 

imāmah ‘āmmah yakni bentuk otoritas politik Islam yang berskala internasional 

menyebabkan dunia Islam gagal bersatu dalam satu suara politik yang adil dan rasional. 

Akibatnya, konflik seperti Iran–Israel, meskipun menyangkut umat Islam secara global, 

justru didominasi oleh agenda-agenda lokal dan kepentingan kekuasaan nasional. 

Konsep imāmah dalam politik Islam, sebagaimana dijelaskan oleh al-Māwardī 

dalam al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah, bukan hanya soal penguasa yang memerintah secara 

lokal, tetapi juga institusi yang menjaga agama dan dunia dengan kebenaran, menegakkan 

keadilan, serta menyatukan umat dalam perlindungan dan kepemimpinan . Ketika 

kepemimpinan kolektif ini absen, masing-masing negara bertindak berdasarkan agenda 

domestiknya sendiri, tanpa mengindahkan maslahat global umat. Situasi ini tampak nyata 

dalam respons negara-negara Muslim terhadap konflik Iran–Israel yang bersifat 

fragmentatif, bahkan kontradiktif satu sama lain. 

Alih-alih menjadi perekat ukhuwah dan pengarah kebijakan syar‘i global, banyak 

negara justru terjebak dalam politik identitas, aliansi pragmatis dengan kekuatan besar, 

dan rivalitas ideologis. Iran memosisikan dirinya sebagai simbol perlawanan terhadap 

Israel, namun pendekatan ini seringkali dibaca sebagai strategi perluasan pengaruh 

sektarian Syiah di kawasan Sunni. Sebaliknya, sebagian negara Arab Sunni cenderung 

menjalin hubungan strategis dengan Israel dalam rangka stabilitas keamanan kawasan 

dan ekonomi, tanpa mempertimbangkan dampak moral-politik terhadap perjuangan 

Palestina dan umat Islam global. 

Kondisi ini mencerminkan absennya siyāsah shar‘iyyah yang berpijak pada 

maqāṣid al-syarī‘ah secara kolektif. Padahal, Al-Qur’an secara eksplisit menekankan 

pentingnya kesatuan dan koordinasi umat Islam: 

 

قوُا  ِ جَمِيعاً وَلََ تفَرََّ  وَاعْتصَِمُوا بحَِبْلِ ٱللََّّ

“Dan berpegangteguhlah kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan 

janganlah kamu bercerai-berai.” (Q.S. Āli ‘Imrān: 103) . 

Ketiadaan struktur politik Islam yang terpadu juga berdampak pada lemahnya 

daya tawar umat Islam dalam arena global. Agenda kemanusiaan dan keadilan seringkali 

tidak diperjuangkan secara sistemik oleh organisasi regional seperti OKI, Liga Arab, atau 

bahkan Majelis Ulama internasional. Masing-masing pihak lebih sibuk dengan konflik 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 9 

 

internal dan persoalan legitimasi domestik, sehingga persoalan besar seperti konflik Iran–

Israel tidak ditanggapi secara serius dan bersatu. 

Menurut Abū Ya‘lā dalam al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah, pemimpin Islam harus 

memiliki kapasitas ḥifẓ al-dīn wa al-siyāsah al-dunyā menjaga agama dan mengatur 

urusan dunia dengan kebenaran . Ketika urusan dunia Islam dikuasai oleh politik adu 

kekuasaan, dan nilai-nilai keadilan serta perlindungan umat hanya menjadi slogan 

kosong, maka kepemimpinan itu telah gagal secara normatif. 

Dengan demikian, konflik Iran–Israel menyingkap lebih dari sekadar rivalitas dua 

negara: ia menampilkan wajah krisis kepemimpinan politik umat Islam global. Dalam 

kerangka siyāsah islāmiyyah, hal ini merupakan problem struktural yang harus segera 

dijawab dengan membangun konsensus politik yang berakar pada prinsip maqāṣid dan 

ukhuwah, bukan pada ekspansi ideologi atau rivalitas mazhab. 

 

SIMPULAN 

Konflik berkepanjangan antara Iran dan Israel tidak hanya merepresentasikan 

perseteruan geopolitik, tetapi juga menyingkap problem etik dan strategis dalam 

dinamika politik dunia Islam. Melalui pendekatan siyāsah islāmiyyah, dapat disimpulkan 

bahwa klaim pembelaan diri dan perlindungan umat yang digunakan sebagai justifikasi 

tindakan militer oleh kedua pihak harus diuji dengan prinsip-prinsip syariat yang 

mendalam, khususnya maqāṣid al-syarī‘ah. 

Pertama, tindakan militer dalam Islam hanya dibenarkan jika bertujuan menjaga 

agama, nyawa, harta, akal, dan keturunan, serta dilakukan dengan prinsip keadilan dan 

kemaslahatan. Dalam kenyataannya, aksi militer Iran dan Israel cenderung membawa 

lebih banyak kerusakan daripada maslahat, memperparah konflik sektarian, dan 

menyebabkan penderitaan pada warga sipil yang tidak bersalah. 

Kedua, narasi Iran sebagai pelindung umat, khususnya Palestina, seringkali tidak 

dibarengi dengan legitimasi politik yang diterima secara luas oleh umat Islam global. 

Sebaliknya, tindakan tersebut kerap dibaca sebagai ekspansi pengaruh sektarian, bukan 

sebagai representasi ukhuwah Islamiyyah yang sejati. 

Ketiga, tidak adanya kepemimpinan politik Islam global (imāmah ‘āmmah) yang 

mampu mengonsolidasikan respons terhadap konflik ini menunjukkan lemahnya struktur 

siyāsah shar‘iyyah dalam skala internasional. Polarisasi dan pragmatisme di antara 

negara-negara Muslim memperlihatkan absennya visi kolektif untuk memperjuangkan 

keadilan dan perdamaian berdasarkan prinsip-prinsip Islam. 



Tafaqquh 
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 1-10 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Penulis1, Konflik Iran Israel dalam Perspektif 10 

 

Oleh karena itu, penelitian ini menekankan perlunya revitalisasi wacana siyāsah 

islāmiyyah yang etis, visioner, dan berorientasi pada maslahat umat secara kolektif. 

Konflik Iran–Israel harus menjadi momen reflektif bagi dunia Islam untuk membangun 

kembali konsensus politik berbasis ukhuwah, keadilan, dan perlindungan yang otentik 

terhadap umat, bukan berbasis kepentingan kekuasaan semata. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Ya‘la. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1990. 

al-Bukhari & Muslim. Sahihayn, hadis tentang tanggung jawab pemimpin. 

al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul. Kairo: al-Maktabah al-

Tawfiqiyyah, 2005. 

al-Mawardi. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002. 

Al-Qur’an al-Karim, Surah al-Hujurat: 10. 

Al-Qur’an al-Karim, Surah Ali ‘Imran: 103. 

al-Suyuti, Jalaluddin. Al-Ashbah wa al-Nazha'ir. Beirut: Dar al-Fikr, 2000. 

al-Zuhaili, Wahbah. Ushul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 2006. 

Auda, Jasser. Maqashid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

Ibn Taimiyyah. Al-Siyasah al-Shar‘iyyah fi Islah al-Ra‘i wa al-Ra‘iyyah. Beirut: Dar al-

Ma‘rifah, 1998. 

Imran Yusuf. “Kaidah Ushuliyyah dalam Konteks Konflik dan Perdamaian Dunia Islam,” 

Jurnal Fikih dan Hukum Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 1, 2022. 

 


