TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

KONFLIK IRAN ISRAEL DALAM PERSPEKTIF SIYASAH
ISLAMIYYAH:
Antara Politik Perlindungan Umat dan Kepentingan Kekuasaan

Abdullah Khoerul Anwar!*, Dede Indra Setiabudi?
Jami’ah Al Wasatiyah Mukalla Hadramaut, Yaman'

UIN Sunan Gunung Djati Bandung?
e-mail : Abdullaharrifai1230@gmail.com', dede@iai-alzaytun.ac.id?

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konflik antara Iran dan Israel dalam perspektif siyasah
islamiyyah, dengan fokus pada bagaimana tindakan militer kedua pihak diklaim sebagai bentuk
perlindungan umat dan pembelaan diri. Dengan pendekatan kualitatif dan metode studi pustaka,
kajian ini menggali dasar normatif Islam terkait kebijakan politik dalam perang, berdasarkan
prinsip maqasid al-syari‘ah dan kaidah siyasah shar iyyah. Hasil analisis menunjukkan bahwa
meskipun Iran mengklaim diri sebagai pelindung Palestina dan simbol perlawanan terhadap
Zionisme, tindakan militer yang dilakukan kerap menimbulkan dampak destruktif, memperparah
konflik sektarian, dan tidak membawa maslahat yang signifikan bagi umat Islam secara luas. Di
sisi lain, absennya kepemimpinan politik Islam global turut memperburuk fragmentasi dalam
merespons konflik ini. Penelitian ini merekomendasikan perlunya konsensus strategis berbasis
nilai maqasid dan ukhuwah untuk menghadirkan siyasah islamiyyah yang berkeadilan dan
berorientasi pada perlindungan umat.

Kata Kunci: Siyasah Islamiyyah, Konflik Iran Israel, Maqasid al-Syari‘ah, Perlindungan Umat,
Kepemimpinan Islam;

Abstract

This study aims to analyze the ongoing conflict between Iran and Israel from the perspective of
siyasah islamiyyah (Islamic political theory), focusing on how military actions by both parties
are justified as acts of self-defense and protection of the Muslim ummah. Employing a qualitative
approach and library research method, this study explores Islamic normative foundations of
political decision-making in warfare, particularly through the lens of maqgasid al-shart‘ah and
principles of sivasah shar ‘iyyah. The analysis reveals that while Iran positions itself as a defender
of Palestine and a symbol of resistance to Zionism, its military interventions often result in
destructive consequences, exacerbate sectarian divides, and fail to deliver substantial benefits for
the broader Muslim community. Furthermore, the absence of unified Islamic political leadership

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif


mailto:Abdullaharrifai1230@gmail.com1
mailto:dede@iai-alzaytun.ac.id2

TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

contributes to the fragmented response of the Muslim world. The study calls for a strategic
consensus grounded in maqasid values and Islamic solidarity to restore a just and ummah-
oriented siyasah islamiyyah.

Keywords: Siyasah Islamiyyah, Iran Israel Conflict, Maqdsid al-Shari‘ah, Ummah Protection,
Islamic Leadership,

PENDAHULUAN

Konflik bersenjata antara Iran dan Israel yang kembali memanas dalam beberapa
waktu terakhir telah menimbulkan kegelisahan global, tidak hanya dari sudut pandang
geopolitik internasional, tetapi juga dari perspektif etika dan hukum Islam. Ketegangan
yang diwarnai serangan udara, peretasan fasilitas strategis, serta retorika permusuhan
terbuka membawa dampak langsung bagi kestabilan kawasan dan secara tidak langsung
memengaruhi konstelasi politik dunia Islam. Dalam konteks ini, pertanyaan mendasar
yang patut diajukan adalah bagaimana posisi konflik ini ditinjau dari kacamata siyasah
islamiyyah yakni paradigma politik Islam yang berpijak pada prinsip keadilan ( ‘adalah),
kemaslahatan umum (maslahah ‘aGmmah), dan perlindungan umat (vi ‘a@yat al-ummah)
(Ibn Taimiyyah, 1998).

Islam sebagai agama yang komprehensif tidak lepas dari dimensi politik. Konsep
siyasah dalam Islam bukanlah sekadar seni mengelola kekuasaan, tetapi upaya strategis
untuk menegakkan keadilan, menjaga keamanan, dan memelihara hak-hak dasar umat
manusia (Az-Zuhaili, 2006). Hal ini ditegaskan dalam sabda Nabi : &8 Jsswag g1 slay!

4le) “Pemimpin adalah penggembala dan akan dimintai pertanggungjawat;an atas
kepemimpinannya” (HR. al-Bukhart dan Muslim).

Dengan mengacu pada prinsip tersebut, tindakan politik, termasuk perang, harus
memiliki legitimasi moral dan syar‘i yang kuat. Dalam praktiknya, baik Iran maupun
Israel sama-sama mengklaim bahwa tindakan mereka bertujuan melindungi kepentingan
nasional dan rakyatnya. Iran memosisikan dirinya sebagai pelindung Palestina dan simbol
perlawanan atas zionisme global, sementara Israel menjustifikasi serangan sebagai bentuk
“pre-emptive self-defense” terhadap ancaman militer Iran. Namun, dalam kerangka
siyasah shar ‘iyyah, semua tindakan tersebut harus ditakar berdasarkan maqasid al-
syari‘ah dan bukan berdasarkan pragmatisme kekuasaan (Auda, 2008).

Konsep siyasah shar ‘iyyah menuntut agar tindakan negara atau pemimpin selalu
diarahkan untuk menjaga lima prinsip dasar: agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal
(hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Al-Ghazali, 2005). Jika

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

peperangan justru menyebabkan kehancuran nyawa manusia secara massal, kerusakan
sarana publik, dan memperuncing perpecahan dunia Islam, maka sangat layak untuk
dikritisi apakah tindakan tersebut masih bisa dibenarkan secara siyasah islamiyyah atau
justru telah menyimpang dari nilai-nilai syariat yang luhur.

Menurut Ibn Taimiyyah dalam al-Siyasah al-Shar‘iyyah, kebijakan seorang
pemimpin sah bila mendekatkan umat kepada ketaatan dan menjauhkan dari kerusakan,
meski tidak secara eksplisit disebutkan dalam nash (Ibn Taimiyyah, 1998). Artinya,
prinsip tahqiq al-maslahah wa daf” al-mafsadah menjadi fondasi utama dalam menilai
kebijakan perang maupun damai.

Lebih dari itu, siyasah islamiyyah bukan hanya berbicara tentang legalitas formal,
tetapi juga tanggung jawab moral kolektif umat Islam dalam menjaga ukhuwah, keadilan
global, dan perlindungan terhadap pihak yang tertindas. Dalam firman Allah disebutkan:

A1 G 1 ALl 338) G slalall W) “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara.
Maka damaikanlah antara kedua saudaramu itu” (Q.S. al-Hujurat: 10).

Sayangnya, respons dunia Islam terhadap konflik ini terfragmentasi, diwarnai
polarisasi politik, bahkan cenderung abai terhadap nilai-nilai ukhuwah Islamiyah. Oleh
karena itu, kajian ini menjadi relevan untuk mengangkat kembali wacana siyasah
islamiyyah yang adil, rasional, dan humanis dalam menyikapi konflik internasional yang
melibatkan negara Muslim dan kekuatan zionis.

Sebagian besar kajian tentang konflik Iran Israel selama ini hanya dianalisis dari
sudut pandang politik internasional atau keamanan regional. Pendekatan normatif Islam
belum banyak dihadirkan secara komprehensif dalam menimbang benar-salahnya
kebijakan militer tersebut. Maka, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan
akademik tersebut, dengan fokus mengkaji dinamika perang Iran Israel melalui lensa
siyasah islamiyyah, guna menghasilkan kerangka penilaian yang objektif, etis, dan sesuai
prinsip-prinsip maqasid (Yusuf, 2022).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif normatif dengan metode studi
pustaka (library research). Pendekatan ini digunakan karena objek kajian bersifat
konseptual-normatif, yaitu menelaah konflik Iran Israel dari sudut pandang siyasah
shar ‘iyyah dengan pendekatan nilai-nilai maqasid al-syari‘ah, kaidah ushul fikih, dan
prinsip etika politik Islam klasik-modern (Auda, 2008).

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

Data yang digunakan dalam penelitian ini dikumpulkan dari berbagai sumber
primer dan sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya turats (klasik) seperti al-
Siyasah al-Shar ‘iyyah karya Ibn Taimiyyah, al-Mustashfa karya Imam al-Ghazali, serta
referensi maqasid kontemporer dari Jasser Auda. Sedangkan sumber sekunder berupa
jurnal akademik, artikel ilmiah, laporan kebijakan, serta analisis konflik geopolitik
kawasan Timur Tengah yang berkaitan dengan Iran dan Israel (Yusuf, 2022; Az-Zuhaili,
2006).

Analisis dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis. Pertama, penulis
mendeskripsikan konsep dasar siyasah islamiyyah beserta prinsip-prinsip normatifnya
seperti tahqiq al-maslahah wa daf* al-mafsadah (mewujudkan kemaslahatan dan
menolak kerusakan), hifz al-nafs (perlindungan jiwa), dan al- ‘adalah (keadilan). Kedua,
penulis menganalisis tindakan militer dan narasi politik kedua negara berdasarkan
kerangka tersebut.

Pendekatan ini menempatkan prinsip-prinsip maqasid sebagai alat evaluatif
terhadap praktik politik kontemporer. Konteks empiris dari konflik Iran Israel diposisikan
sebagai kasus studi yang dikaji melalui perspektif hukum dan politik Islam. Dengan
metode ini, peneliti berupaya menghadirkan analisis objektif dan etis terhadap apakah
tindakan-tindakan militer yang diklaim sebagai pembelaan diri dan perlindungan umat
benar-benar sah secara siyasah islamiyyah, atau justru sarat kepentingan kekuasaan
belaka (Ibn Taimiyyah, 1998; Al-Ghazali, 2005).

Metode studi pustaka dalam penelitian ini juga mempertimbangkan analisis
kontekstual, yaitu memperbandingkan antara dalil-dalil normatif dengan fakta-fakta
konflik di lapangan. Ini sejalan dengan pendekatan magasidi modern sebagaimana
ditegaskan oleh Jasser Auda bahwa hukum Islam tidak hanya berbicara tentang teks,
melainkan juga harus mempertimbangkan sistem dan realitas sosial untuk menghasilkan
kebijakan yang manusiawi dan adil (Auda, 2008).

Dengan demikian, metode ini memungkinkan peneliti menyusun kerangka teoretik
dan kritis terhadap kebijakan politik dalam konflik Iran Israel, bukan hanya dari sisi
legalitas, tetapi juga dari sisi moralitas dan maslahat umat Islam secara lebih luas.

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025
HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Legitimasi Politik Perang dari Perspektif Maslahah dan Mafsadah

Dalam siyasah islamiyyah, setiap kebijakan politik termasuk perang diwajibkan
memiliki basis kemaslahatan (maslahah) dan tidak boleh menimbulkan kemudharatan
(mafsadah) yang lebih besar. Prinsip ini dikenal sebagai tahqiq al-maslahah wa daf” al-
mafsadah, dan menjadi pilar utama dalam penilaian kebijakan publik menurut para
fugaha dan pemikir Islam klasik seperti Imam al-Ghazali dan Ibn Taimiyyah. Imam al-
Ghazali menyatakan bahwa maslahat adalah tujuan akhir dari syariat dan mencakup lima
aspek utama: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (maqasid al-khamsah) (al-Ghazali,
2005).

Dalam konteks perang antara Iran dan Israel, klaim “pembelaan diri” atau daf" al-
sa il oleh masing-masing pihak harus diukur secara objektif: apakah tindakan militer
tersebut benar-benar mendatangkan maslahat yang signifikan bagi rakyat dan umat Islam,
atau justru memperluas kerusakan dan penderitaan? Iran mengklaim posisinya sebagai
pelindung Palestina dan musuh Zionisme global, serta memandang intervensi militernya
sebagai bagian dari pembelaan terhadap hak-hak umat Islam. Namun kenyataannya,
konflik bersenjata tersebut seringkali menyebabkan instabilitas regional di Suriah, Irak,
dan Lebanon wilayah-wilayah yang justru menjadi ajang konfrontasi militer dan proxy
war yang berkepanjangan.

Konsep maslahat dalam siydsah shar ‘iyyah bukan hanya dilihat dari niat pelaku,
tetapi juga dari dampak nyata (muhassal al-fi‘'l) yang ditimbulkannya. Ibn Taimiyyah
menegaskan bahwa keabsahan kebijakan pemimpin tergantung pada kemampuan
kebijakan tersebut dalam menghindarkan umat dari kerusakan dan mendekatkannya pada
kebaikan, meski tanpa nash eksplisit (Ibn Taimiyyah, 1998). Maka, tindakan perang yang
menyebabkan kehancuran infrastruktur sipil, jatuhnya korban nonkombatan, dan
pecahnya konflik sektarian (Sunni Syiah) harus dipertanyakan kembali dalam bingkai
magqasid.

Perlu dicermati bahwa dalam situasi modern, peperangan bukan lagi sekadar
pertahanan teritorial, tetapi juga bagian dari perang informasi, pengaruh ideologis, dan
strategi geopolitik yang rumit. Oleh karena itu, menurut Jasser Auda, analisis maslahat
tidak cukup hanya menggunakan pendekatan tekstual atau gawliyyah, melainkan harus
mengakomodasi realitas sistemik dan konsekuensi jangka panjang (nidhamiyyah) dari
suatu tindakan politik (Auda, 2008).

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

Jika tindakan militer satu negara, meskipun mengatasnamakan jihad atau
perlindungan, menyebabkan efek domino yang memperburuk nasib umat Islam secara
global misalnya, meningkatnya Islamofobia, sanksi ekonomi, hingga peminggiran
diplomatik umat Islam maka syariat menuntut evaluasi ulang terhadap legitimasi tindakan
tersebut. Ini konsisten dengan kaidah fikih:

rliaal) s e 2384 auddal) ¢ 53

Menolak kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemaslahatan.

Dengan demikian, perang Iran Israel yang diklaim sebagai bentuk pertahanan dan
perjuangan, harus dinilai bukan hanya dari narasi politik masing-masing negara, tetapi
juga dari kenyataan kerusakan sosial, ekonomi, dan psikologis yang ditimbulkan, baik
terhadap rakyatnya sendiri maupun terhadap kesatuan umat Islam secara umum.

2. Ambiguitas Politik Perlindungan Umat: Antara Retorika dan Realita

Salah satu aspek paling menonjol dalam dinamika konflik Iran Israel adalah narasi
yang dibangun oleh Iran mengenai perannya sebagai pelindung umat Islam, khususnya
dalam membela Palestina. Iran secara konsisten memosisikan dirinya sebagai aktor utama
dalam “front perlawanan” terhadap Zionisme dan hegemoni Barat, sembari menjadikan
isu Palestina sebagai simbol perjuangan Islam global. Akan tetapi, dalam konteks siyasah
islamiyyah, klaim perlindungan umat tidak cukup dibuktikan melalui retorika, tetapi
harus ditakar secara konkret berdasarkan dampaknya terhadap kemaslahatan umat dan
stabilitas kawasan.

Secara teoretis, konsep 7i ‘ayat al-ummah (perlindungan umat) merupakan inti dari
tanggung jawab seorang pemimpin dalam Islam. Nabi £ bersabda:

e (8 Oyl pKKG g1 pKE5,

"Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai
pertanggungjawaban atas kepemimpinannya.” (HR. al-Bukhart dan Muslim) .

Prinsip ini mengharuskan negara-negara Muslim untuk bertindak tidak hanya
berdasarkan pada kepentingan nasional atau ideologi tertentu, tetapi juga pada maslahat
kolektif umat Islam (maslahah ‘ammah). Dalam praktiknya, aksi militer Iran, alih-alih
memperkuat solidaritas umat, seringkali memperuncing polarisasi politik dan mazhab di
antara sesama Muslim, seperti antara Sunni dan Syiah di kawasan Timur Tengah. Hal ini

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif n



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

tidak hanya menyebabkan instabilitas politik, tetapi juga menimbulkan pertumpahan
darah antarsaudara seagama.

Menurut konsep siyasah shar ‘iyyah, segala kebijakan politik yang berdampak
pada konflik internal umat harus dihindari, karena bertentangan dengan magqasid al-
syari‘ah, terutama hifz al-nafs dan hifz al-din (menjaga jiwa dan agama). Ketika intervensi
yang diklaim sebagai perlindungan justru menambah keretakan dan perpecahan internal
umat Islam, maka tindakan tersebut tidak memenubhi kriteria siyasah yang syari .

Lebih lanjut, banyak negara Muslim tidak sepenuhnya mendukung kebijakan
politik luar negeri Iran karena menganggapnya sarat kepentingan politik domestik dan
ekspansi ideologis. Realitas ini menunjukkan bahwa narasi "perlindungan umat" yang
diklaim oleh Iran menghadapi tantangan besar dalam hal keabsahan kolektif dan
penerimaan di level internasional Islam. Dalam hal ini, Jasser Auda mengingatkan bahwa
magqasid harus diterapkan dalam kerangka universal dan tidak boleh dibajak oleh satu
faksi politik semata .

Sikap dunia Islam yang terpecah juga menjadi cerminan lemahnya struktur
ukhuwah Islamiyyah saat ini. Padahal, Allah Swt. berfirman:

P31 G 1 5a0ald 338 & shaall L)

"Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara. Maka damaikanlah antara
kedua saudaramu itu."” (Q.S. al-Hujurat: 10).

Sayangnya, solidaritas politik ini sering digantikan oleh aliansi-aliansi strategis
berbasis kepentingan pragmatis. Alih-alih membangun aliansi ukhuwah, sebagian negara
malah ikut mendanai perang proksi yang memperparah penderitaan sipil dan merusak
institusi-institusi masyarakat di kawasan konflik.

Dengan demikian, klaim Iran sebagai pelindung umat perlu diuji lebih jauh dari
segi maqasid al-syari‘ah dan dampaknya terhadap persatuan Islam. Tanpa dukungan
moral dan politik dari mayoritas umat Islam, serta tanpa dampak signifikan terhadap
terwujudnya keadilan dan keamanan, maka retorika perlindungan itu lebih mencerminkan
kepentingan kekuasaan daripada amanah siyasah dalam Islam.

3. Polarisasi Kepentingan dan Absennya Kepemimpinan Politik Islam Global
Salah satu temuan penting dari analisis konflik Iran Israel dalam kerangka siydsah
islamiyyah adalah tidak adanya kepemimpinan kolektif umat Islam yang mampu

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

merespons konflik tersebut secara strategis dan terkoordinasi. Ketidakhadiran struktur
imamah ‘ammah yakni bentuk otoritas politik Islam yang berskala internasional
menyebabkan dunia Islam gagal bersatu dalam satu suara politik yang adil dan rasional.
Akibatnya, konflik seperti Iran—Israel, meskipun menyangkut umat Islam secara global,
justru didominasi oleh agenda-agenda lokal dan kepentingan kekuasaan nasional.

Konsep imamah dalam politik Islam, sebagaimana dijelaskan oleh al-Mawardi
dalam al-Ahkam al-Sultaniyyah, bukan hanya soal penguasa yang memerintah secara
lokal, tetapi juga institusi yang menjaga agama dan dunia dengan kebenaran, menegakkan
keadilan, serta menyatukan umat dalam perlindungan dan kepemimpinan . Ketika
kepemimpinan kolektif ini absen, masing-masing negara bertindak berdasarkan agenda
domestiknya sendiri, tanpa mengindahkan maslahat global umat. Situasi ini tampak nyata
dalam respons negara-negara Muslim terhadap konflik Iran—Israel yang bersifat
fragmentatif, bahkan kontradiktif satu sama lain.

Alih-alih menjadi perekat ukhuwah dan pengarah kebijakan syar‘i global, banyak
negara justru terjebak dalam politik identitas, aliansi pragmatis dengan kekuatan besar,
dan rivalitas ideologis. Iran memosisikan dirinya sebagai simbol perlawanan terhadap
Israel, namun pendekatan ini seringkali dibaca sebagai strategi perluasan pengaruh
sektarian Syiah di kawasan Sunni. Sebaliknya, sebagian negara Arab Sunni cenderung
menjalin hubungan strategis dengan Israel dalam rangka stabilitas keamanan kawasan
dan ekonomi, tanpa mempertimbangkan dampak moral-politik terhadap perjuangan
Palestina dan umat Islam global.

Kondisi ini mencerminkan absennya siyasah shar‘iyyah yang berpijak pada
magqasid al-syari‘ah secara kolektif. Padahal, Al-Qur’an secara eksplisit menekankan
pentingnya kesatuan dan koordinasi umat Islam:

|85 Y5 agad i Jidg | shucio

“Dan berpegangteguhlah kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan
janganlah kamu bercerai-berai.” (Q.S. Ali ‘Imran: 103) .

Ketiadaan struktur politik Islam yang terpadu juga berdampak pada lemahnya
daya tawar umat Islam dalam arena global. Agenda kemanusiaan dan keadilan seringkali
tidak diperjuangkan secara sistemik oleh organisasi regional seperti OKI, Liga Arab, atau
bahkan Majelis Ulama internasional. Masing-masing pihak lebih sibuk dengan konflik

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif n



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

internal dan persoalan legitimasi domestik, sehingga persoalan besar seperti konflik Iran—
Israel tidak ditanggapi secara serius dan bersatu.

Menurut Abii Ya‘la dalam al-Ahkam al-Sultaniyyah, pemimpin Islam harus
memiliki kapasitas hifz al-din wa al-siyasah al-dunyd menjaga agama dan mengatur
urusan dunia dengan kebenaran . Ketika urusan dunia Islam dikuasai oleh politik adu
kekuasaan, dan nilai-nilai keadilan serta perlindungan umat hanya menjadi slogan
kosong, maka kepemimpinan itu telah gagal secara normatif.

Dengan demikian, konflik Iran—Israel menyingkap lebih dari sekadar rivalitas dua
negara: ia menampilkan wajah krisis kepemimpinan politik umat Islam global. Dalam
kerangka siyasah islamiyyah, hal ini merupakan problem struktural yang harus segera
dijawab dengan membangun konsensus politik yang berakar pada prinsip maqasid dan
ukhuwah, bukan pada ekspansi ideologi atau rivalitas mazhab.

SIMPULAN
Konflik berkepanjangan antara Iran dan Israel tidak hanya merepresentasikan

perseteruan geopolitik, tetapi juga menyingkap problem etik dan strategis dalam
dinamika politik dunia Islam. Melalui pendekatan siyasah islamiyyah, dapat disimpulkan
bahwa klaim pembelaan diri dan perlindungan umat yang digunakan sebagai justifikasi
tindakan militer oleh kedua pihak harus diuji dengan prinsip-prinsip syariat yang
mendalam, khususnya maqasid al-syari‘ah.

Pertama, tindakan militer dalam Islam hanya dibenarkan jika bertujuan menjaga
agama, nyawa, harta, akal, dan keturunan, serta dilakukan dengan prinsip keadilan dan
kemaslahatan. Dalam kenyataannya, aksi militer Iran dan Israel cenderung membawa
lebih banyak kerusakan daripada maslahat, memperparah konflik sektarian, dan
menyebabkan penderitaan pada warga sipil yang tidak bersalah.

Kedua, narasi Iran sebagai pelindung umat, khususnya Palestina, seringkali tidak
dibarengi dengan legitimasi politik yang diterima secara luas oleh umat Islam global.
Sebaliknya, tindakan tersebut kerap dibaca sebagai ekspansi pengaruh sektarian, bukan
sebagai representasi ukhuwah Islamiyyah yang sejati.

Ketiga, tidak adanya kepemimpinan politik Islam global (imamah ‘aGmmah) yang
mampu mengonsolidasikan respons terhadap konflik ini menunjukkan lemahnya struktur
siyasah shar‘iyyah dalam skala internasional. Polarisasi dan pragmatisme di antara
negara-negara Muslim memperlihatkan absennya visi kolektif untuk memperjuangkan
keadilan dan perdamaian berdasarkan prinsip-prinsip Islam.

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif n



TAFAQQUH

ISSN: xxxx-xxxx (print) Halaman 1-10
ISSN: xxxx-xxxx (online) Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025

Oleh karena itu, penelitian ini menekankan perlunya revitalisasi wacana siyasah
islamiyyah yang etis, visioner, dan berorientasi pada maslahat umat secara kolektif.
Konflik Iran—Israel harus menjadi momen reflektif bagi dunia Islam untuk membangun
kembali konsensus politik berbasis ukhuwah, keadilan, dan perlindungan yang otentik
terhadap umat, bukan berbasis kepentingan kekuasaan semata.

DAFTAR PUSTAKA
Abu Ya‘la. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1990.

al-Bukhari & Muslim. Sahihayn, hadis tentang tanggung jawab pemimpin.

al-Ghazali, Abu Hamid. A/-Mustashfa min ‘llm al-Ushul. Kairo: al-Maktabah al-
Tawtiqiyyah, 2005.

al-Mawardi. A/l-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002.

Al-Qur’an al-Karim, Surah al-Hujurat: 10.

Al-Qur’an al-Karim, Surah Ali ‘Imran: 103.

al-Suyuti, Jalaluddin. Al-Ashbah wa al-Nazha'ir. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

al-Zuhaili, Wahbah. Ushul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 2006.

Auda, Jasser. Magashid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008.

Ibn Taimiyyah. Al-Siyasah al-Shar ‘iyyah fi Islah al-Ra i wa al-Ra ‘iyyah. Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, 1998.

Imran Yusuf. “Kaidah Ushuliyyah dalam Konteks Konflik dan Perdamaian Dunia Islam,”
Jurnal Fikih dan Hukum Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 1, 2022.

Penulis', Konflik Iran Israel dalam Perspektif



