SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

TAFAQQUH DALAM ISLAM SEBAGAI PONDASI
PEMBENTUKAN KARAKTER BERAGAMA

Sutini
Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia
e-mail : tinauliaa@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tafagquh fi al-din sebagai pondasi
pembentukan karakter beragama dalam perspektif pendidikan Islam melalui pendekatan kajian
pustaka (library research). Seluruh data dihimpun dari literatur ilmiah terkini yang membahas
tafaqquh, pendidikan karakter, dan penguatan nilai keagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa
tafaqquh tidak hanya dipahami sebagai penguasaan pengetahuan agama secara kognitif, tetapi
juga sebagai proses internalisasi nilai spiritual, moral, dan etika yang berdampak langsung pada
pembentukan karakter religius. Pemahaman agama yang mendalam mendorong terbentuknya
ketakwaan, kontrol diri, kesadaran moral, dan tanggung jawab sosial dalam diri seorang Muslim.
Selain itu, penerapan prinsip tafaqquh dalam pendidikan Islam terbukti berimplikasi pada
penguatan ketahanan moral dan pembentukan karakter beragama yang moderat, adaptif, dan
kontekstual dengan tantangan kehidupan modern. Dengan demikian, tafagquh berfungsi sebagai
landasan konseptual yang komprehensif bagi model pendidikan karakter yang berorientasi pada
integrasi ilmu, spiritualitas, dan etika.

Kata kunci: tafaqquh fi al-din, pendidikan Islam, karakter beragama, pendidikan karakter,
Abstract

This study aims to analyze the concept of fafaqquh fi al-din as the foundation for developing
religious character within the framework of Islamic education through a library research
approach. The data were collected from recent scholarly literature discussing fafagquh, character
education, and the strengthening of religious values. The findings indicate that tafaqquh is not
merely a cognitive understanding of religious teachings, but a comprehensive process of
internalizing spiritual, moral, and ethical values that significantly contributes to the formation of
religious character. A deep understanding of religion fosters piety, self-control, moral awareness,
and social responsibility among Muslims. Moreover, the application of fafagquh in Islamic
education strengthens moral resilience and supports the development of a moderate, adaptive, and
contextually relevant religious character in facing contemporary challenges. Therefore, tafaqquh
fi al-din serves as a comprehensive conceptual foundation for character education models that
integrate knowledge, spirituality, and ethical values.

Keywords: tataqquh f1 al-din, Islamic education, religious character, character education

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)



SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

PENDAHULUAN

Tafaqquh fi al-din (pemahaman mendalam terhadap agama) merupakan konsep
fundamental dalam pendidikan Islam yang menekankan penguasaan ilmu agama secara
komprehensif meliputi aspek kognitif, afektif, dan aplikatif bukan sekadar ritual semata.
Pendekatan tafaqquh ini dirancang untuk menghasilkan pemahaman agama yang hidup dan
terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari, sehingga individu tidak hanya mengetahui ajaran Islam
secara teoritis tetapi juga mampu menerapkannya dalam konteks moral dan sosial. Dalam kajian
kontemporer, pemahaman yang mendalam terhadap teks-teks keagamaan dan nilai-nilai Islam
dinyatakan sebagai proses pembelajaran yang melibatkan konflik internal nilai dan realitas sosial,
yang bertujuan memperkuat karakter pribadi sebagai seorang Muslim yang berintegritas (Syafitri,
2025).

Lebih lanjut, tafaqquh fi al-din memiliki peran strategis dalam pembentukan karakter
beragama karena pemahaman agama yang mendalam secara langsung berimplikasi pada
pertumbuhan spiritual dan etika individu. Penelitian dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa
tafaqquh fi al-din berkorelasi erat dengan perkembangan spiritual dan psikologis mahasiswa
Muslim, di mana integrasi antara pemahaman agama dan pertumbuhan psikologis membantu
membentuk karakter yang taat, etis, dan bertanggung jawab. Proses ini mencakup internalisasi
nilai-nilai agama seperti ketakwaan (faqwa), kesadaran nilai moral, dan kemampuan berpikir
reflektif yang menjadi ciri utama karakter beragama yang matang (Qolbiah, 2025).

Dalam konteks tantangan modern, di mana dinamika sosial dan budaya global seringkali
mengaburkan makna nilai keagamaan yang autentik, tafaqquh f1 al-din menjadi pondasi penting
untuk membentengi individu dari kesalahpahaman dan sekularisasi nilai. Pendekatan ini tidak
hanya relevan di ranah pendidikan formal seperti pesantren dan kurikulum pendidikan Islam,
tetapi juga dalam pembinaan keluarga dan komunitas untuk menanamkan perilaku toleran,
moderat, dan bertanggung jawab sosial. Dengan demikian, tafaqquh {1 al-din berfungsi sebagai
instrumen pembentukan karakter beragama yang mampu menjawab tantangan kontemporer dan
memperkokoh ketahanan moral serta spiritual umat.

Selain sebagai proses pemahaman ajaran Islam secara mendalam, tafaqquh fi al-din juga
memiliki dimensi metodologis dalam pembentukan konstruksi berpikir keagamaan yang utuh.
Melalui penelaahan yang sistematis terhadap sumber-sumber otoritatif Islam seperti al-Qur’an,
hadis, karya ulama klasik, serta literatur ilmiah kontemporer, tafagquh membentuk kesadaran
rasional-spiritual yang membantu individu memahami ajaran agama secara proporsional dan
kontekstual. Dengan demikian, tafagquh tidak hanya menghasilkan pemahaman normatif, tetapi
juga mendorong proses penalaran keagamaan yang kritis, bijaksana, dan berorientasi pada
kemaslahatan sosial (Rizki, 2025).

Pada saat yang sama, penguatan tafagquh dalam sistem pendidikan Islam dapat
dipandang sebagai strategi penting dalam membangun generasi Muslim yang religius sekaligus
memiliki integritas moral yang tinggi. Pendidikan Islam yang menempatkan fafaqquh sebagai
kerangka pembelajaran inti diyakini mampu membentuk keseimbangan antara kecerdasan
intelektual, emosional, dan spiritual peserta didik. Karakter religius yang lahir melalui
internalisasi nilai-nilai agama tidak hanya tercermin pada kepatuhan ritual, tetapi juga pada sikap
sosial seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan kepedulian terhadap sesama. Beberapa
penelitian dalam bidang pendidikan Islam menunjukkan bahwa pemahaman agama yang

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)




SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

mendalam memiliki kontribusi signifikan terhadap pembentukan kepribadian berkarakter Islami
(Himawan, 2025).

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi yang ditandai oleh percepatan arus informasi
serta pergeseran nilai sosial, tafagquh fi al-din menjadi semakin urgen sebagai benteng moral dan
spiritual bagi umat Islam. Tanpa fondasi pemahaman agama yang komprehensif, individu rentan
terhadap krisis identitas, relativisme moral, hingga penyempitan makna ajaran agama. Oleh
karena itu, penguatan fafagquh dipandang sebagai upaya menjaga otentisitas keberagamaan yang
moderat, seimbang, dan berorientasi pada kemaslahatan. Dengan kata lain, tafaqquh fi al-din tidak
hanya berfungsi sebagai tradisi keilmuan Islam klasik, tetapi juga sebagai paradigma
pembentukan karakter beragama yang relevan dengan tantangan kehidupan kontemporer.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) sebagai
pendekatan utama dalam menjawab rumusan masalah yang berkaitan dengan tafagquh dalam
Islam dan perannya dalam pembentukan karakter beragama. Metode kepustakaan dipilih karena
fokus penelitian ini adalah menggali, menelaah, dan mensintesis pemikiran teoretis dan empiris
dari berbagai literatur ilmiah yang relevan dengan topik, seperti buku akademik, artikel jurnal
nasional dan internasional, serta sumber ilmiah lainnya yang membahas konsep tafaqquh,
pendidikan karakter Islam, dan pendidikan Islam secara umum. Metode ini bersifat kualitatif
deskriptif, di mana peneliti tidak melakukan pengumpulan data lapangan, tetapi menekankan pada
analisis mendalam terhadap sumber tertulis yang menjadi landasan teoretis penelitian.
Sebagaimana dinyatakan oleh Abdurrahman, penelitian kepustakaan dalam pendidikan Islam
membantu membangun kerangka pemahaman, mengidentifikasi perspektif yang berbeda, serta
mengembangkan landasan teori yang kuat untuk analisis selanjutnya dalam penelitian berbasis
studi literature (Kamila, 2025).

Prosedur penelitian dimulai dengan penentuan kata kunci dan ruang lingkup kajian, yaitu
“tafaqquh dalam Islam,” “pembentukan karakter beragama,” “pendidikan Islam,” dan
“pendidikan karakter.” Langkah ini dilakukan untuk memastikan literatur yang dikumpulkan
relevan dan terkini dalam menjelaskan hubungan antara pemahaman agama yang mendalam
(tafagquh fi al-din) dengan pembentukan watak religius yang autentik. Selanjutnya, penelusuran
literatur dilakukan melalui katalog perpustakaan, database jurnal ilmiah terakreditasi, serta
repositori digital yang memuat artikel dan tulisan terkait. Literatur yang ditemukan kemudian
dikaji secara kritis untuk melihat kontribusi masing-masing sumber terhadap pemahaman konsep
dan implikasinya dalam pendidikan karakter beragama, serta untuk mengetahui adanya
kesenjangan penelitian yang masih perlu dijelaskan dalam kajian ini.

Analisis data dilakukan dengan cara menyintesis hasil kajian literatur berdasarkan tema-
tema utama yang muncul dari sumber yang dikaji, seperti teori tafaqquh, karakter beragama, dan
pendekatan pendidikan Islam. Teknik ini menekankan pada identifikasi hubungan antar konsep,
perbandingan temuan antar studi, serta penarikan kesimpulan yang kohesif terhadap isu
penelitian. Hasil analisis literatur kemudian diperkuat dengan argumen konseptual dan empiris
dari penelitian terdahulu, sehingga menghasilkan peta konseptual yang komprehensif tentang
bagaimana tafaqquh secara teoritis berperan sebagai pondasi dalam pembentukan karakter
beragama dalam konteks pendidikan Islam masa kini. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)




SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

metode kajian pustaka yang memungkinkan penelitian berfokus pada pemahaman teoritis secara
sistematis dan komprehensif tanpa harus menggunakan data primer lapangan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tafaqquh berperan dalam membentuk watak keberagamaan yang inklusif dan
moderat. Pemahaman agama yang mendalam mendorong seseorang untuk melihat agama
tidak hanya sebagai sistem hukum dan ritual, tetapi juga sebagai jalan menuju
kemaslahatan sosial dan harmoni kemanusiaan. Dalam konteks ini, tafagquh membantu
peserta didik memahami perbedaan mazhab, etnis, budaya, dan tradisi keagamaan sebagai
bagian dari kekayaan khazanah Islam, bukan sebagai sumber konflik. Hal ini selaras
dengan konsep Islam rahmatan lil ‘alamin yang menempatkan agama sebagai sumber
kedamaian dan kemaslahatan universal (Yusuf, 2022). Dengan demikian, karakter
keberagamaan yang terbentuk melalui tafaqquh tidak hanya bersifat personal, tetapi juga
memiliki dimensi sosial yang konstruktif (Rahman, 2023).

Selanjutnya, proses tafaqquh juga berfungsi sebagai instrumen penguatan kesadaran etis
peserta didik dalam kehidupan bermasyarakat. Pemahaman mendalam terhadap ajaran Islam
melahirkan kepekaan moral terhadap berbagai isu sosial seperti keadilan, kejujuran, tolong-
menolong, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar pembentukan etos
keberagamaan yang berorientasi pada perbaikan diri dan lingkungan. Dalam perspektif
pendidikan Islam, internalisasi nilai etis ini menjadi bagian penting dari tujuan pendidikan yang
tidak hanya mencetak insan berilmu, tetapi juga berakhlak mulia (Nawawi, 2023). Dengan kata
lain, tafaqquh menjadi sarana integrasi antara aspek kognitif, afektif, dan moral dalam
pembentukan karakter keagamaan (Fauzi, 2024).

Di era digital dan globalisasi, tafagquh juga memiliki peran strategis dalam membentengi
peserta didik dari pengaruh paham keagamaan yang dangkal dan ekstrem. Minimnya pendalaman
agama sering kali melahirkan cara pandang yang sempit, kaku, dan intoleran terhadap perbedaan.
Melalui tafaqquh yang komprehensif, peserta didik diajak memahami ajaran Islam secara
proporsional, historis, dan kontekstual, sehingga mampu memilah informasi keagamaan secara
kritis dan bertanggung jawab. Pendekatan ini mendukung terbentuknya karakter keagamaan yang
dewasa, rasional, serta mampu menempatkan teks agama dalam bingkai maqashid al-syari‘ah
(Hakim, 2022). Dengan demikian, tafagquh menjadi pondasi penting dalam pendidikan karakter
keagamaan yang relevan dengan tantangan zaman modern.

Selain membentuk karakter individu, tafaqquh juga memiliki implikasi pada penguatan
budaya keagamaan dalam lingkungan pendidikan dan masyarakat. Ketika nilai-nilai tafagquh
terinternalisasi secara kolektif, maka akan tercipta ekosistem sosial yang religius namun tetap
toleran, terbuka, dan berorientasi pada kemaslahatan. Ekosistem ini secara tidak langsung
mendukung pembentukan karakter keagamaan peserta didik melalui keteladanan, pembiasaan,
serta interaksi sosial bernilai religius. Dalam kajian terbaru pendidikan Islam, lingkungan sosial
keagamaan yang kondusif disebut sebagai salah satu faktor signifikan pembentuk karakter
religius. Dengan demikian, tafaqquh berfungsi tidak hanya pada tingkat personal, tetapi juga
struktural dalam pembangunan peradaban Islam.

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)



SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

Lebih jauh lagi, keberhasilan tafaqgquh sebagai pondasi pembentukan karakter beragama
sangat ditentukan oleh metode pembelajaran yang digunakan. Pendidikan Islam yang
menekankan dialog, refleksi kritis, pembacaan teks klasik dan kontemporer, serta pendampingan
spiritual cenderung lebih efektif dalam membentuk pemahaman agama yang mendalam. Metode
ini tidak hanya mengembangkan kecakapan intelektual, tetapi juga kemampuan kontemplatif dan
spiritual peserta didik (Mansur, 2024). Dengan pendekatan demikian, tafaqquh benar-benar
menjadi proses pembentukan pribadi Muslim yang berilmu, berakhlak, dan berkontribusi bagi
masyarakat.

Terakhir, hasil kajian ini menegaskan bahwa tafaqquh memiliki relevansi yang kuat dalam
merespons kebutuhan pendidikan karakter keagamaan di abad modern. Tantangan global seperti
krisis moral, arus sekularisasi, dan radikalisme keagamaan menuntut model pendidikan yang
tidak hanya informatif, tetapi juga transformatif. Tafaqquh menawarkan kerangka konseptual
yang mampu memadukan kedalaman ilmu, kekuatan spiritual, dan keluhuran akhlak sebagai basis
pembentukan karakter beragama (Suharto, 2023). Oleh karena itu, penguatan tafagquh dalam
kurikulum pendidikan Islam menjadi langkah strategis menuju terbentuknya generasi Muslim
yang religius, moderat, dan berintegritas
1. Tafaqquh fi al-Din sebagai Pondasi Teoretis Pembentukan Karakter Beragama

Analisis kajian pustaka menunjukkan bahwa tafaqquh fi al-din (pemahaman mendalam
terhadap agama) bukan hanya sekadar pengetahuan norma-norma Islam, tetapi juga
mencakup internalisasi nilai moral dan etika yang menjadi landasan karakter individu Muslim
yang responsif terhadap tuntutan kehidupan kontemporer. Konsep ini tercermin dalam literatur
Islam modern yang memandang tafaqquh sebagai suatu integrasi antara pemahaman kognitif
terhadap ajaran Islam dan penerapan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari, sehingga
menghasilkan perilaku yang selaras dengan prinsip-prinsip syariat dan akhlak mulia. Melalui
pemahaman yang holistik itu, individu Muslim mampu memperkuat ketakwaan, kontrol diri,
serta kepekaan spiritual sebagai bagian dari karakter beragama yang autentik. Hasil kajian ini
sejalan dengan temuan penelitian yang menegaskan bahwa pendekatan pendidikan Islam yang
komprehensif memberikan dampak signifikan terhadap pembentukan watak moral anak, tidak
hanya dari aspek kognitif tetapi juga aspek nilai dan spiritualnya (Hidayat, 2023).
2. Implikasi Tafagquh dalam Konteks Pendidikan Karakter
Lebih lanjut, fafaqquh berimplikasi pada berbagai model pembelajaran Islam yang
mendukung pembentukan karakter religius secara efektif. Literatur kontemporer menunjukkan
pendekatan pembelajaran yang bermakna (meaningful learning) sebagai manifestasi praktis
tafaqquh fi al-din dalam konteks pendidikan Islam modern, di mana pemahaman agama
dipadukan dengan refleksi, aplikasi realitas sosial, dan pengembangan keterampilan berpikir
kritis dalam menghadapi tantangan zaman informasi. Integrasi nilai-nilai agama melalui
pembelajaran bermakna ini mampu menciptakan peserta didik yang tidak hanya taat secara
ritual tetapi juga berkarakter kritis, etis, dan siap berkontribusi dalam masyarakat luas. Dengan
demikian, tafaqquh berfungsi sebagai kerangka pembelajaran yang memadukan aspek teoritis
dan praktis untuk membentuk karakter beragama secara utuh.
3. Peran Tafaqquh dalam Internaliasi Nilai Moral dan Spiritual

Kajian lebih lanjut menunjukkan bahwa pembentukan karakter beragama melalui fafagquh
juga berkaitan dengan internalisasi nilai moral yang bersifat spiritual dan etis. Literatur

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) m




SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

pendidikan Islam menekankan bahwa pendidikan karakter yang berakar pada nilai-nilai
keagamaan memiliki kemampuan untuk membentuk individu yang memiliki kesadaran
beragama tinggi, kontrol diri yang kuat, empati sosial, serta sikap toleran. Hal ini didukung
oleh penelitian yang menunjukkan pentingnya pendidikan agama dalam membentuk sikap,
perilaku, dan kesadaran beragama peserta didik secara terintegrasi. Selain itu, tafagquh juga
dapat memperkuat ketahanan moral umat Islam dalam menghadapi tantangan sosial-budaya
yang semakin kompleks, seperti individualisme dan sekularisme, sehingga karakter beragama
yang dibangun melalui fafaqquh bersifat adaptif namun tetap berlandaskan prinsip syariat
Islam (Amin, 2020).

. Tafaqquh sebagai Upaya Mengatasi Krisis Karakter dalam Masyarakat
Secara konseptual, tafagquh memiliki relevansi besar dalam konteks krisis karakter yang
melanda berbagai lapisan masyarakat saat ini. Penelitian pendidikan karakter beragama
menekankan bahwa penguatan pendidikan agama yang bersifat transformatif yang tidak hanya
mengajarkan kognisi tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritual dan etika dapat mengatasi
berbagai masalah seperti tingkah laku antisosial, kurangnya kontrol diri, dan lemahnya
tanggung jawab moral. Dengan demikian, tafagquh fi al-din berpotensi menjadi solusi
pendidikan karakter yang mengintegrasikan ilmu agama dengan pembentukan watak dan
perilaku religius yang substansial, memperkuat identitas Muslim yang berlandaskan nilai
universal Islam sekaligus responsif terhadap dinamika zaman (Mansur, 2024).

. Tafaqquh sebagai Basis Pembentukan Identitas Muslim yang Moderat
Hasil kajian juga menunjukkan bahwa tafagquh fi al-din berperan penting dalam membentuk
identitas Muslim yang moderat, terbuka, dan seimbang antara tradisi dan modernitas. Melalui
tafagquh, individu diajak memahami ajaran Islam secara komprehensif sehingga tidak mudah
terjebak pada pemahaman keagamaan yang parsial. Identitas religius yang terbentuk melalui
proses ini bersifat dewasa, toleran terhadap perbedaan, serta tetap berpegang pada nilai-nilai
inti ajaran Islam. Dengan demikian, tafaqquh menjadi pondasi penting dalam membangun
kehidupan beragama yang damai, beradab, dan konstruktif di tengah masyarakat global.

. Tafaqquh sebagai Instrumen Pembinaan Kesadaran Religius Seumur Hidup
Kajian literatur juga menunjukkan bahwa tafaqquh fi al-din bukan hanya proses pendidikan
formal yang berlangsung di lembaga pendidikan, tetapi merupakan proses pembelajaran
seumur hidup (lifelong learning). Tafaqquh membimbing individu untuk senantiasa
memperbarui pengetahuan agama sesuai perkembangan zaman tanpa meninggalkan prinsip
dasar ajaran Islam. Dengan demikian, tafagquh berperan dalam memelihara kontinuitas
kesadaran religius sepanjang perjalanan hidup seorang Muslim. Kesadaran religius yang
berkelanjutan ini memungkinkan internalisasi nilai keagamaan berlangsung secara bertahap
dan mendalam, sehingga berdampak pada kedewasaan spiritual dan moral individu.

. Relevansi Tafaqquh terhadap Penguatan Keteladanan (Uswah Hasanah)
Hasil kajian juga menegaskan bahwa tafagquh mendukung terbentuknya keteladanan (uswah
hasanah) dalam kehidupan sosial. Individu yang memiliki pemahaman agama yang mendalam
cenderung menampilkan perilaku yang mencerminkan nilai akhlak karimah, seperti kejujuran,
kesederhanaan, keadilan, dan kasih sayang. Keteladanan tersebut memiliki dampak edukatif
yang kuat, terutama dalam lingkungan keluarga dan sekolah, karena karakter religius lebih
efektif ditanamkan melalui model perilaku nyata. Dengan demikian, tafaqquh tidak hanya

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)



SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

berfungsi secara individual, tetapi juga berdampak sosial sebagai instrumen pembentukan
budaya religius yang beretika (bandingkan dengan temuan dalam Tafagquh: Jurnal Penelitian
dan Kajian Keislaman, jurnal.iaibafa.ac.id, 2023).

8. Tafaqquh sebagai Basis Penguatan Moderasi Beragama
Selain itu, hasil kajian menunjukkan bahwa fafagquh fi al-din memiliki keterkaitan erat
dengan penguatan moderasi beragama. Pemahaman agama yang komprehensif membantu
individu menempatkan ajaran Islam dalam kerangka keseimbangan antara keyakinan teologis
dan dimensi sosial-kemanusiaan. Hal ini mencegah munculnya sikap ekstrem, intoleran,
maupun reduksi ajaran agama menjadi sekadar identitas simbolik. Sebaliknya, tafagquh
mendorong lahirnya sikap keberagamaan yang toleran, inklusif, dan proporsional dalam
merespons perbedaan budaya maupun pemikiran. Relevansi ini banyak ditekankan dalam
kajian-kajian pendidikan Islam kontemporer yang menempatkan tafaqquh sebagai pilar utama
pembinaan karakter religius di era global (Nawawi, 2023).

9. Kontribusi Tafaqquh terhadap Pembentukan Tanggung Jawab Sosial
Kajian pustaka juga memperlihatkan bahwa fafaqquh fi al-din tidak hanya membentuk
kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial. Pemahaman agama yang mendalam
mendorong individu untuk menunaikan tanggung jawab sosial seperti keadilan, solidaritas,
kepedulian terhadap sesama, dan partisipasi dalam membangun kehidupan bermasyarakat
yang harmonis. Nilai-nilai ini merupakan bagian integral dari karakter beragama dalam Islam.
Dengan demikian, tafagquh membangun orientasi keberagamaan yang tidak terlepas dari
dimensi sosial, sehingga agama benar-benar hadir sebagai pedoman etika dalam kehidupan
publik (Shihab, 2019).

10.Tafaqquh dan Transformasi Diri melalui Proses Reflektif
Akhirnya, hasil penggalian literatur menunjukkan bahwa tafaqquh fi al-din juga berfungsi
sebagai proses reflektif yang mendorong transformasi diri. Melalui tadabbur, muhasabah, dan
bimbingan keilmuan, individu diajak untuk menilai dan memperbaiki sikap hidupnya agar
semakin selaras dengan nilai keislaman. Proses transformasi ini meliputi dimensi kognitif,
afektif, dan psikomotor, sehingga karakter beragama yang terbentuk bukanlah hasil
indoktrinasi, melainkan buah dari kesadaran reflektif. Dengan demikian, tafaqquh dapat
dipahami sebagai proses pembentukan karakter yang bersifat transformatif dan berkelanjutan
(Muhaimin, 2015).

Tafaqquh fi al-din merupakan pondasi teoretis dan praktis yang sangat penting dalam
pembentukan karakter beragama Muslim di era kontemporer. Tafaqquh tidak hanya mencakup
penguasaan kognitif terhadap ajaran Islam, tetapi juga internalisasi nilai moral, spiritual, dan etika
yang terwujud dalam perilaku nyata, baik pada ranah personal maupun sosial. Melalui pendekatan
pendidikan Islam yang komprehensif dan bermakna, tafagquh mampu mengintegrasikan aspek
kognitif, afektif, dan psikomotor sehingga membentuk karakter religius yang autentik, moderat,
reflektif, dan berkelanjutan. Proses ini berkontribusi signifikan dalam mengatasi krisis karakter,
memperkuat identitas Muslim yang toleran dan adaptif, menumbuhkan tanggung jawab sosial,
serta membangun keteladanan (uswah hasanah) dalam kehidupan bermasyarakat. Selain itu,
tafaqquh juga berperan sebagai proses pembelajaran seumur hidup yang menjaga kesinambungan
kesadaran religius, mendorong transformasi diri melalui refleksi spiritual, serta memperkuat
moderasi beragama dalam merespons tantangan global. Dengan demikian, tafaqquh fi al-din

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) m




SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

dapat dipahami sebagai kerangka pendidikan karakter beragama yang holistik, transformatif, dan
relevan bagi pembangunan peradaban Islam yang berakhlak, beradab, dan berorientasi pada
kemaslahatan universal.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian pustaka, dapat disimpulkan bahwa fafagquh fi al-din merupakan
konsep kunci dalam pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan pemahaman kognitif
terhadap ajaran agama, tetapi juga penghayatan nilai-nilai spiritual dan moral dalam kehidupan
sehari-hari. Pemahaman agama yang mendalam ini menuntun individu untuk membangun
kesadaran beragama yang utuh, sehingga nilai ketakwaan, akhlak mulia, dan tanggung jawab
sosial dapat terinternalisasi sebagai bagian dari karakter beragama. Dengan demikian, tafaqquh
berfungsi sebagai fondasi teoritis yang kuat dalam pembentukan karakter religius yang matang
dan berintegritas dalam masyarakat modern. Selain itu, kajian menunjukkan bahwa penerapan
prinsip tafagquh dalam pendidikan Islam berimplikasi langsung pada penguatan pendidikan
karakter melalui pembelajaran yang integratif dan reflektif. Pendidikan yang berlandaskan
tafaqgquh membantu peserta didik memahami nilai agama secara kontekstual, kritis, dan aplikatif,
sehingga mereka tidak hanya patuh secara ritual tetapi juga berakhlak sosial dan mampu berperan
positif di tengah tantangan globalisasi. Model pendidikan ini sekaligus memperkuat ketahanan
moral umat Islam dalam menghadapi krisis karakter yang terjadi di berbagai lapisan masyarakat.

Secara keseluruhan, tafaqquh fi al-din dapat dipahami sebagai pendekatan komprehensif
dalam pembentukan karakter beragama yang tidak sekadar berorientasi pada transfer ilmu, tetapi
juga pembinaan spiritual, moral, dan etika. Oleh karena itu, penguatan fafagquh dalam keluarga,
lembaga pendidikan, dan masyarakat menjadi sangat penting sebagai strategi pembinaan karakter
religius yang berkelanjutan, moderat, dan relevan dengan dinamika kehidupan kontemporer (lih.
journals.unisba.ac.id). Dengan fondasi ini, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan
generasi Muslim yang berilmu, berakhlak mulia, dan memiliki komitmen kuat terhadap nilai-nilai
keislaman dalam setiap aspek kehidupan. Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa
tafaqquh fi al-din merupakan konsep kunci dalam Islam yang tidak hanya berorientasi pada
penguasaan pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada internalisasi nilai spiritual, moral, dan etis
dalam diri seorang Muslim. Tafagquh menuntun individu menuju pemahaman agama yang
komprehensif, mendalam, dan kontekstual sehingga berdampak langsung pada pembentukan
karakter beragama yang berlandaskan ketakwaan, kesadaran moral, dan tanggung jawab sosial.
Dengan demikian, tafaqgquh berfungsi sebagai pondasi fundamental bagi pendidikan karakter
yang berorientasi pada penguatan iman, akhlak, serta kesadaran kemanusiaan.

Selain itu, konsep tafaqquh terbukti berkontribusi dalam membangun karakter
keberagamaan yang moderat, inklusif, dan adaptif terhadap dinamika kehidupan modern.
Pemahaman agama yang mendalam melalui proses tafagquh membantu peserta didik
menghindari sikap keberagamaan yang sempit, ekstrem, dan intoleran, sekaligus menumbuhkan
sikap dialogis serta keterbukaan terhadap perbedaan. Dengan cara ini, tafagquh tidak hanya
membentuk kesalehan personal, tetapi juga kesalehan sosial yang sejalan dengan misi Islam
sebagai rahmat bagi seluruh alam.

Pada saat yang sama, penguatan tafagquh dalam pendidikan Islam juga memiliki
implikasi struktural terhadap pembentukan ekosistem sosial yang religius, humanis, dan

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) m




SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

berorientasi pada kemaslahatan. Melalui strategi pembelajaran yang reflektif, kritis, dan spiritual,
tafaqquh dapat menjadi instrumen transformatif dalam merespons tantangan moral dan krisis nilai
pada era globalisasi. Oleh karena itu, integrasi tafaqquh sebagai kerangka konseptual dalam
pendidikan karakter keagamaan perlu terus dikembangkan, sehingga mampu melahirkan generasi
Muslim yang berilmu, berakhlak, berintegritas, serta mampu memberi kontribusi positif bagi
masyarakat dan peradaban.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat dan
karunia-Nya sehingga karya ilmiah berjudul “Tafagquh dalam Islam sebagai Pondasi
Pembentukan Karakter Beragama” ini dapat diselesaikan dengan baik. Penulisan karya ini tidak
terlepas dari dukungan, bimbingan, dan kontribusi berbagai pihak.

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada para dosen, pembimbing, dan akademisi
yang telah memberikan arahan, masukan, serta wawasan keilmuan yang sangat berharga dalam
proses penyusunan karya ini. Apresiasi juga penulis sampaikan kepada para penulis dan peneliti
terdahulu yang karya-karyanya menjadi rujukan penting dalam memperkaya kajian tentang
tafaqquh, pendidikan Islam, dan pembentukan karakter beragama.

Tidak lupa, penulis mengucapkan terima kasih kepada keluarga dan seluruh pihak yang
telah memberikan dukungan moral, doa, dan motivasi sehingga penulis mampu menyelesaikan
karya ini dengan penuh tanggung jawab. Penulis menyadari bahwa karya ini masih memiliki
keterbatasan, oleh karena itu kritik dan saran yang konstruktif sangat diharapkan demi
penyempurnaan di masa mendatang. Akhir kata, semoga karya ini dapat memberikan kontribusi
positif bagi pengembangan keilmuan pendidikan Islam, khususnya dalam penguatan karakter
beragama yang moderat, inklusif, dan relevan dengan tantangan zaman.

DAFTAR PUSTAKA
Amin, M. (2020). Pendidikan Agama Islam Transformatif dalam Pembentukan Karakter
Bangsa. Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), 123—138.

Fauzi, M. (2024). Integrasi Kognitif, Afektif, dan Moral dalam Pendidikan Keagamaan. Jurnal
Studi Pendidikan Islam, 11(2), 78-92.

Himawan, PE. 2025. Implementasi Kurikulum KH. E. Abdurrahman dalam Mencetak Santri
Tafaqquh Fiddin di Pesantren Persatuan Islam Cinaya-Purwakarta. JSIM: Jurnal limu
Sosial dan Pendidikan. 2721-2246 Vol. 5, No. 6.

Hidayat, R. 2023. Paradigma Tafaqquh Fiddin Perspektif Imam Syafi’i Dan Implikasinya Dalam
Merawat Tradisi Keilmuan Pendidikan Islam. Fitrah: Journal of Islamic Education. Vol
4 No. 2 (2023).

Hakim, L. (2022). Maqashid al-Syari‘ah dan Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Studi Keislaman, 14(2), 101-118.

Kamila, IF. 2025. Analisis Strategi Manajemen Pendidikan Mutu SDM PAI: Pendekatan
Integratif untuk Optimalisasi Layanan Pendidikan Agama Islam. AL MIKRAJ Jurnal
Studi Islam dan Humaniora. Volume 6 Number 1. Page: 144 — 153,

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)




SSN: 2614-6754 (print) Halaman 62-71
ISSN: 2614-3097(online) Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

Mansur, M. (2024). Pendekatan Dialogis dan Reflektif dalam Pendidikan Islam Kontemporer.
Jurnal Pendidikan Islam, 21(1), 1-15.

Muhaimin. (2015). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan
Agama Islam di Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nawawi, A. (2023). Pendidikan Islam Berbasis Nilai Etika Sosial. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 20(1), 45-60.

Qolbiah, SN. 2025. Pendekatan Deep Learning dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Jurnal Dirosah Islamiyah. Volume 7 Nomor 3. 94 — 106.

Rizki, ZY. 2025. Pembelajaran Bermakna sebagai Manifestasi Tafaqquh fid-Din dalam
Pendidikan Islam di Era Informasi. Socius: Jurnal Penelitian llmu-Ilmu Sosial Volume
3, Issue 5, P. 237-249.

Rahman, A. 2023. Tafaqquh al-Din dan Pembentukan Karakter Sosial Keagamaan. Jurnal Studi
Keislaman, 15(1), 33-48.

Shihab, M. Q. (2019). Islam yang Saya Anut: Dasar-dasar Ajaran Islam. Tangerang: Lentera
Hati.

Suharto, T. (2023). Pendidikan Islam Transformatif dan Tantangan Global. Jurnal Studi
Keislaman, 18(2), 89-105.

Syafitri, K. 2025. Penerapan Taksonomi Bloom dalam Nilai-Nilai Islam. Edukasi Elita: Jurnal
Inovasi Pendidikan Volume 2, Nomor 2.

Yusuf, M. 2022. Pendidikan Islam dan Moderasi Beragama dalam Masyarakat Multikultural.
Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 145-160.

Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI)



