
SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 62 

 

TAFAQQUH DALAM ISLAM SEBAGAI PONDASI 

PEMBENTUKAN KARAKTER BERAGAMA 
 

Sutini 

Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia 

e-mail : tinauliaa@gmail.com 

 
Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tafaqquh fī al-dīn sebagai pondasi 

pembentukan karakter beragama dalam perspektif pendidikan Islam melalui pendekatan kajian 

pustaka (library research). Seluruh data dihimpun dari literatur ilmiah terkini yang membahas 

tafaqquh, pendidikan karakter, dan penguatan nilai keagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

tafaqquh tidak hanya dipahami sebagai penguasaan pengetahuan agama secara kognitif, tetapi 

juga sebagai proses internalisasi nilai spiritual, moral, dan etika yang berdampak langsung pada 

pembentukan karakter religius. Pemahaman agama yang mendalam mendorong terbentuknya 

ketakwaan, kontrol diri, kesadaran moral, dan tanggung jawab sosial dalam diri seorang Muslim. 

Selain itu, penerapan prinsip tafaqquh dalam pendidikan Islam terbukti berimplikasi pada 

penguatan ketahanan moral dan pembentukan karakter beragama yang moderat, adaptif, dan 

kontekstual dengan tantangan kehidupan modern. Dengan demikian, tafaqquh berfungsi sebagai 

landasan konseptual yang komprehensif bagi model pendidikan karakter yang berorientasi pada 

integrasi ilmu, spiritualitas, dan etika. 

Kata kunci: tafaqquh fī al-dīn, pendidikan Islam, karakter beragama, pendidikan karakter, 

Abstract 

 

This study aims to analyze the concept of tafaqquh fī al-dīn as the foundation for developing 

religious character within the framework of Islamic education through a library research 

approach. The data were collected from recent scholarly literature discussing tafaqquh, character 

education, and the strengthening of religious values. The findings indicate that tafaqquh is not 

merely a cognitive understanding of religious teachings, but a comprehensive process of 

internalizing spiritual, moral, and ethical values that significantly contributes to the formation of 

religious character. A deep understanding of religion fosters piety, self-control, moral awareness, 

and social responsibility among Muslims. Moreover, the application of tafaqquh in Islamic 

education strengthens moral resilience and supports the development of a moderate, adaptive, and 

contextually relevant religious character in facing contemporary challenges. Therefore, tafaqquh 

fī al-dīn serves as a comprehensive conceptual foundation for character education models that 

integrate knowledge, spirituality, and ethical values. 

Keywords: tafaqquh fī al-dīn, Islamic education, religious character, character education 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 63 

 

PENDAHULUAN 

Tafaqquh fī al-dīn (pemahaman mendalam terhadap agama) merupakan konsep 

fundamental dalam pendidikan Islam yang menekankan penguasaan ilmu agama secara 

komprehensif meliputi aspek kognitif, afektif, dan aplikatif bukan sekadar ritual semata. 

Pendekatan tafaqquh ini dirancang untuk menghasilkan pemahaman agama yang hidup dan 

terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari, sehingga individu tidak hanya mengetahui ajaran Islam 

secara teoritis tetapi juga mampu menerapkannya dalam konteks moral dan sosial. Dalam kajian 

kontemporer, pemahaman yang mendalam terhadap teks-teks keagamaan dan nilai-nilai Islam 

dinyatakan sebagai proses pembelajaran yang melibatkan konflik internal nilai dan realitas sosial, 

yang bertujuan memperkuat karakter pribadi sebagai seorang Muslim yang berintegritas (Syafitri, 

2025). 

Lebih lanjut, tafaqquh fī al-dīn memiliki peran strategis dalam pembentukan karakter 

beragama karena pemahaman agama yang mendalam secara langsung berimplikasi pada 

pertumbuhan spiritual dan etika individu. Penelitian dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

tafaqquh fi al-din berkorelasi erat dengan perkembangan spiritual dan psikologis mahasiswa 

Muslim, di mana integrasi antara pemahaman agama dan pertumbuhan psikologis membantu 

membentuk karakter yang taat, etis, dan bertanggung jawab. Proses ini mencakup internalisasi 

nilai-nilai agama seperti ketakwaan (taqwa), kesadaran nilai moral, dan kemampuan berpikir 

reflektif yang menjadi ciri utama karakter beragama yang matang (Qolbiah, 2025). 

Dalam konteks tantangan modern, di mana dinamika sosial dan budaya global seringkali 

mengaburkan makna nilai keagamaan yang autentik, tafaqquh fī al-dīn menjadi pondasi penting 

untuk membentengi individu dari kesalahpahaman dan sekularisasi nilai. Pendekatan ini tidak 

hanya relevan di ranah pendidikan formal seperti pesantren dan kurikulum pendidikan Islam, 

tetapi juga dalam pembinaan keluarga dan komunitas untuk menanamkan perilaku toleran, 

moderat, dan bertanggung jawab sosial. Dengan demikian, tafaqquh fī al-dīn berfungsi sebagai 

instrumen pembentukan karakter beragama yang mampu menjawab tantangan kontemporer dan 

memperkokoh ketahanan moral serta spiritual umat.  

Selain sebagai proses pemahaman ajaran Islam secara mendalam, tafaqquh fī al-dīn juga 

memiliki dimensi metodologis dalam pembentukan konstruksi berpikir keagamaan yang utuh. 

Melalui penelaahan yang sistematis terhadap sumber-sumber otoritatif Islam seperti al-Qur’an, 

hadis, karya ulama klasik, serta literatur ilmiah kontemporer, tafaqquh membentuk kesadaran 

rasional-spiritual yang membantu individu memahami ajaran agama secara proporsional dan 

kontekstual. Dengan demikian, tafaqquh tidak hanya menghasilkan pemahaman normatif, tetapi 

juga mendorong proses penalaran keagamaan yang kritis, bijaksana, dan berorientasi pada 

kemaslahatan sosial (Rizki, 2025). 

Pada saat yang sama, penguatan tafaqquh dalam sistem pendidikan Islam dapat 

dipandang sebagai strategi penting dalam membangun generasi Muslim yang religius sekaligus 

memiliki integritas moral yang tinggi. Pendidikan Islam yang menempatkan tafaqquh sebagai 

kerangka pembelajaran inti diyakini mampu membentuk keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual, emosional, dan spiritual peserta didik. Karakter religius yang lahir melalui 

internalisasi nilai-nilai agama tidak hanya tercermin pada kepatuhan ritual, tetapi juga pada sikap 

sosial seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan kepedulian terhadap sesama. Beberapa 

penelitian dalam bidang pendidikan Islam menunjukkan bahwa pemahaman agama yang 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 64 

 

mendalam memiliki kontribusi signifikan terhadap pembentukan kepribadian berkarakter Islami 

(Himawan, 2025). 

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi yang ditandai oleh percepatan arus informasi 

serta pergeseran nilai sosial, tafaqquh fī al-dīn menjadi semakin urgen sebagai benteng moral dan 

spiritual bagi umat Islam. Tanpa fondasi pemahaman agama yang komprehensif, individu rentan 

terhadap krisis identitas, relativisme moral, hingga penyempitan makna ajaran agama. Oleh 

karena itu, penguatan tafaqquh dipandang sebagai upaya menjaga otentisitas keberagamaan yang 

moderat, seimbang, dan berorientasi pada kemaslahatan. Dengan kata lain, tafaqquh fī al-dīn tidak 

hanya berfungsi sebagai tradisi keilmuan Islam klasik, tetapi juga sebagai paradigma 

pembentukan karakter beragama yang relevan dengan tantangan kehidupan kontemporer. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) sebagai 

pendekatan utama dalam menjawab rumusan masalah yang berkaitan dengan tafaqquh dalam 

Islam dan perannya dalam pembentukan karakter beragama. Metode kepustakaan dipilih karena 

fokus penelitian ini adalah menggali, menelaah, dan mensintesis pemikiran teoretis dan empiris 

dari berbagai literatur ilmiah yang relevan dengan topik, seperti buku akademik, artikel jurnal 

nasional dan internasional, serta sumber ilmiah lainnya yang membahas konsep tafaqquh, 

pendidikan karakter Islam, dan pendidikan Islam secara umum. Metode ini bersifat kualitatif 

deskriptif, di mana peneliti tidak melakukan pengumpulan data lapangan, tetapi menekankan pada 

analisis mendalam terhadap sumber tertulis yang menjadi landasan teoretis penelitian. 

Sebagaimana dinyatakan oleh Abdurrahman, penelitian kepustakaan dalam pendidikan Islam 

membantu membangun kerangka pemahaman, mengidentifikasi perspektif yang berbeda, serta 

mengembangkan landasan teori yang kuat untuk analisis selanjutnya dalam penelitian berbasis 

studi literature (Kamila, 2025).  

Prosedur penelitian dimulai dengan penentuan kata kunci dan ruang lingkup kajian, yaitu 

“tafaqquh dalam Islam,” “pembentukan karakter beragama,” “pendidikan Islam,” dan 

“pendidikan karakter.” Langkah ini dilakukan untuk memastikan literatur yang dikumpulkan 

relevan dan terkini dalam menjelaskan hubungan antara pemahaman agama yang mendalam 

(tafaqquh fi al-din) dengan pembentukan watak religius yang autentik. Selanjutnya, penelusuran 

literatur dilakukan melalui katalog perpustakaan, database jurnal ilmiah terakreditasi, serta 

repositori digital yang memuat artikel dan tulisan terkait. Literatur yang ditemukan kemudian 

dikaji secara kritis untuk melihat kontribusi masing-masing sumber terhadap pemahaman konsep 

dan implikasinya dalam pendidikan karakter beragama, serta untuk mengetahui adanya 

kesenjangan penelitian yang masih perlu dijelaskan dalam kajian ini.  

Analisis data dilakukan dengan cara menyintesis hasil kajian literatur berdasarkan tema-

tema utama yang muncul dari sumber yang dikaji, seperti teori tafaqquh, karakter beragama, dan 

pendekatan pendidikan Islam. Teknik ini menekankan pada identifikasi hubungan antar konsep, 

perbandingan temuan antar studi, serta penarikan kesimpulan yang kohesif terhadap isu 

penelitian. Hasil analisis literatur kemudian diperkuat dengan argumen konseptual dan empiris 

dari penelitian terdahulu, sehingga menghasilkan peta konseptual yang komprehensif tentang 

bagaimana tafaqquh secara teoritis berperan sebagai pondasi dalam pembentukan karakter 

beragama dalam konteks pendidikan Islam masa kini. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 65 

 

metode kajian pustaka yang memungkinkan penelitian berfokus pada pemahaman teoritis secara 

sistematis dan komprehensif tanpa harus menggunakan data primer lapangan.  

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tafaqquh berperan dalam membentuk watak keberagamaan yang inklusif dan 

moderat. Pemahaman agama yang mendalam mendorong seseorang untuk melihat agama 

tidak hanya sebagai sistem hukum dan ritual, tetapi juga sebagai jalan menuju 

kemaslahatan sosial dan harmoni kemanusiaan. Dalam konteks ini, tafaqquh membantu 

peserta didik memahami perbedaan mazhab, etnis, budaya, dan tradisi keagamaan sebagai 

bagian dari kekayaan khazanah Islam, bukan sebagai sumber konflik. Hal ini selaras 

dengan konsep Islam rahmatan lil ‘alamin yang menempatkan agama sebagai sumber 

kedamaian dan kemaslahatan universal (Yusuf, 2022). Dengan demikian, karakter 

keberagamaan yang terbentuk melalui tafaqquh tidak hanya bersifat personal, tetapi juga 

memiliki dimensi sosial yang konstruktif (Rahman, 2023). 
Selanjutnya, proses tafaqquh juga berfungsi sebagai instrumen penguatan kesadaran etis 

peserta didik dalam kehidupan bermasyarakat. Pemahaman mendalam terhadap ajaran Islam 

melahirkan kepekaan moral terhadap berbagai isu sosial seperti keadilan, kejujuran, tolong-

menolong, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar pembentukan etos 

keberagamaan yang berorientasi pada perbaikan diri dan lingkungan. Dalam perspektif 

pendidikan Islam, internalisasi nilai etis ini menjadi bagian penting dari tujuan pendidikan yang 

tidak hanya mencetak insan berilmu, tetapi juga berakhlak mulia (Nawawi, 2023). Dengan kata 

lain, tafaqquh menjadi sarana integrasi antara aspek kognitif, afektif, dan moral dalam 

pembentukan karakter keagamaan (Fauzi, 2024). 

Di era digital dan globalisasi, tafaqquh juga memiliki peran strategis dalam membentengi 

peserta didik dari pengaruh paham keagamaan yang dangkal dan ekstrem. Minimnya pendalaman 

agama sering kali melahirkan cara pandang yang sempit, kaku, dan intoleran terhadap perbedaan. 

Melalui tafaqquh yang komprehensif, peserta didik diajak memahami ajaran Islam secara 

proporsional, historis, dan kontekstual, sehingga mampu memilah informasi keagamaan secara 

kritis dan bertanggung jawab. Pendekatan ini mendukung terbentuknya karakter keagamaan yang 

dewasa, rasional, serta mampu menempatkan teks agama dalam bingkai maqashid al-syari‘ah 

(Hakim, 2022). Dengan demikian, tafaqquh menjadi pondasi penting dalam pendidikan karakter 

keagamaan yang relevan dengan tantangan zaman modern. 

Selain membentuk karakter individu, tafaqquh juga memiliki implikasi pada penguatan 

budaya keagamaan dalam lingkungan pendidikan dan masyarakat. Ketika nilai-nilai tafaqquh 

terinternalisasi secara kolektif, maka akan tercipta ekosistem sosial yang religius namun tetap 

toleran, terbuka, dan berorientasi pada kemaslahatan. Ekosistem ini secara tidak langsung 

mendukung pembentukan karakter keagamaan peserta didik melalui keteladanan, pembiasaan, 

serta interaksi sosial bernilai religius. Dalam kajian terbaru pendidikan Islam, lingkungan sosial 

keagamaan yang kondusif disebut sebagai salah satu faktor signifikan pembentuk karakter 

religius. Dengan demikian, tafaqquh berfungsi tidak hanya pada tingkat personal, tetapi juga 

struktural dalam pembangunan peradaban Islam. 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 66 

 

Lebih jauh lagi, keberhasilan tafaqquh sebagai pondasi pembentukan karakter beragama 

sangat ditentukan oleh metode pembelajaran yang digunakan. Pendidikan Islam yang 

menekankan dialog, refleksi kritis, pembacaan teks klasik dan kontemporer, serta pendampingan 

spiritual cenderung lebih efektif dalam membentuk pemahaman agama yang mendalam. Metode 

ini tidak hanya mengembangkan kecakapan intelektual, tetapi juga kemampuan kontemplatif dan 

spiritual peserta didik (Mansur, 2024). Dengan pendekatan demikian, tafaqquh benar-benar 

menjadi proses pembentukan pribadi Muslim yang berilmu, berakhlak, dan berkontribusi bagi 

masyarakat. 

Terakhir, hasil kajian ini menegaskan bahwa tafaqquh memiliki relevansi yang kuat dalam 

merespons kebutuhan pendidikan karakter keagamaan di abad modern. Tantangan global seperti 

krisis moral, arus sekularisasi, dan radikalisme keagamaan menuntut model pendidikan yang 

tidak hanya informatif, tetapi juga transformatif. Tafaqquh menawarkan kerangka konseptual 

yang mampu memadukan kedalaman ilmu, kekuatan spiritual, dan keluhuran akhlak sebagai basis 

pembentukan karakter beragama (Suharto, 2023). Oleh karena itu, penguatan tafaqquh dalam 

kurikulum pendidikan Islam menjadi langkah strategis menuju terbentuknya generasi Muslim 

yang religius, moderat, dan berintegritas 

1. Tafaqquh fī al-Dīn sebagai Pondasi Teoretis Pembentukan Karakter Beragama 

Analisis kajian pustaka menunjukkan bahwa tafaqquh fī al-dīn (pemahaman mendalam 

terhadap agama) bukan hanya sekadar pengetahuan norma-norma Islam, tetapi juga 

mencakup internalisasi nilai moral dan etika yang menjadi landasan karakter individu Muslim 

yang responsif terhadap tuntutan kehidupan kontemporer. Konsep ini tercermin dalam literatur 

Islam modern yang memandang tafaqquh sebagai suatu integrasi antara pemahaman kognitif 

terhadap ajaran Islam dan penerapan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 

menghasilkan perilaku yang selaras dengan prinsip-prinsip syariat dan akhlak mulia. Melalui 

pemahaman yang holistik itu, individu Muslim mampu memperkuat ketakwaan, kontrol diri, 

serta kepekaan spiritual sebagai bagian dari karakter beragama yang autentik. Hasil kajian ini 

sejalan dengan temuan penelitian yang menegaskan bahwa pendekatan pendidikan Islam yang 

komprehensif memberikan dampak signifikan terhadap pembentukan watak moral anak, tidak 

hanya dari aspek kognitif tetapi juga aspek nilai dan spiritualnya (Hidayat, 2023). 

2. Implikasi Tafaqquh dalam Konteks Pendidikan Karakter 

Lebih lanjut, tafaqquh berimplikasi pada berbagai model pembelajaran Islam yang 

mendukung pembentukan karakter religius secara efektif. Literatur kontemporer menunjukkan 

pendekatan pembelajaran yang bermakna (meaningful learning) sebagai manifestasi praktis 

tafaqquh fī al-dīn dalam konteks pendidikan Islam modern, di mana pemahaman agama 

dipadukan dengan refleksi, aplikasi realitas sosial, dan pengembangan keterampilan berpikir 

kritis dalam menghadapi tantangan zaman informasi. Integrasi nilai-nilai agama melalui 

pembelajaran bermakna ini mampu menciptakan peserta didik yang tidak hanya taat secara 

ritual tetapi juga berkarakter kritis, etis, dan siap berkontribusi dalam masyarakat luas. Dengan 

demikian, tafaqquh berfungsi sebagai kerangka pembelajaran yang memadukan aspek teoritis 

dan praktis untuk membentuk karakter beragama secara utuh. 

3. Peran Tafaqquh dalam Internaliasi Nilai Moral dan Spiritual 

Kajian lebih lanjut menunjukkan bahwa pembentukan karakter beragama melalui tafaqquh 

juga berkaitan dengan internalisasi nilai moral yang bersifat spiritual dan etis. Literatur 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 67 

 

pendidikan Islam menekankan bahwa pendidikan karakter yang berakar pada nilai-nilai 

keagamaan memiliki kemampuan untuk membentuk individu yang memiliki kesadaran 

beragama tinggi, kontrol diri yang kuat, empati sosial, serta sikap toleran. Hal ini didukung 

oleh penelitian yang menunjukkan pentingnya pendidikan agama dalam membentuk sikap, 

perilaku, dan kesadaran beragama peserta didik secara terintegrasi. Selain itu, tafaqquh juga 

dapat memperkuat ketahanan moral umat Islam dalam menghadapi tantangan sosial-budaya 

yang semakin kompleks, seperti individualisme dan sekularisme, sehingga karakter beragama 

yang dibangun melalui tafaqquh bersifat adaptif namun tetap berlandaskan prinsip syariat 

Islam (Amin, 2020).  

4. Tafaqquh sebagai Upaya Mengatasi Krisis Karakter dalam Masyarakat 

Secara konseptual, tafaqquh memiliki relevansi besar dalam konteks krisis karakter yang 

melanda berbagai lapisan masyarakat saat ini. Penelitian pendidikan karakter beragama 

menekankan bahwa penguatan pendidikan agama yang bersifat transformatif yang tidak hanya 

mengajarkan kognisi tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritual dan etika dapat mengatasi 

berbagai masalah seperti tingkah laku antisosial, kurangnya kontrol diri, dan lemahnya 

tanggung jawab moral. Dengan demikian, tafaqquh fī al-dīn berpotensi menjadi solusi 

pendidikan karakter yang mengintegrasikan ilmu agama dengan pembentukan watak dan 

perilaku religius yang substansial, memperkuat identitas Muslim yang berlandaskan nilai 

universal Islam sekaligus responsif terhadap dinamika zaman (Mansur, 2024). 

5. Tafaqquh sebagai Basis Pembentukan Identitas Muslim yang Moderat 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa tafaqquh fī al-dīn berperan penting dalam membentuk 

identitas Muslim yang moderat, terbuka, dan seimbang antara tradisi dan modernitas. Melalui 

tafaqquh, individu diajak memahami ajaran Islam secara komprehensif sehingga tidak mudah 

terjebak pada pemahaman keagamaan yang parsial. Identitas religius yang terbentuk melalui 

proses ini bersifat dewasa, toleran terhadap perbedaan, serta tetap berpegang pada nilai-nilai 

inti ajaran Islam. Dengan demikian, tafaqquh menjadi pondasi penting dalam membangun 

kehidupan beragama yang damai, beradab, dan konstruktif di tengah masyarakat global. 

6. Tafaqquh sebagai Instrumen Pembinaan Kesadaran Religius Seumur Hidup 

Kajian literatur juga menunjukkan bahwa tafaqquh fī al-dīn bukan hanya proses pendidikan 

formal yang berlangsung di lembaga pendidikan, tetapi merupakan proses pembelajaran 

seumur hidup (lifelong learning). Tafaqquh membimbing individu untuk senantiasa 

memperbarui pengetahuan agama sesuai perkembangan zaman tanpa meninggalkan prinsip 

dasar ajaran Islam. Dengan demikian, tafaqquh berperan dalam memelihara kontinuitas 

kesadaran religius sepanjang perjalanan hidup seorang Muslim. Kesadaran religius yang 

berkelanjutan ini memungkinkan internalisasi nilai keagamaan berlangsung secara bertahap 

dan mendalam, sehingga berdampak pada kedewasaan spiritual dan moral individu. 

7. Relevansi Tafaqquh terhadap Penguatan Keteladanan (Uswah Hasanah) 

Hasil kajian juga menegaskan bahwa tafaqquh mendukung terbentuknya keteladanan (uswah 

hasanah) dalam kehidupan sosial. Individu yang memiliki pemahaman agama yang mendalam 

cenderung menampilkan perilaku yang mencerminkan nilai akhlak karimah, seperti kejujuran, 

kesederhanaan, keadilan, dan kasih sayang. Keteladanan tersebut memiliki dampak edukatif 

yang kuat, terutama dalam lingkungan keluarga dan sekolah, karena karakter religius lebih 

efektif ditanamkan melalui model perilaku nyata. Dengan demikian, tafaqquh tidak hanya 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 68 

 

berfungsi secara individual, tetapi juga berdampak sosial sebagai instrumen pembentukan 

budaya religius yang beretika (bandingkan dengan temuan dalam Tafaqquh: Jurnal Penelitian 

dan Kajian Keislaman, jurnal.iaibafa.ac.id, 2023). 

8. Tafaqquh sebagai Basis Penguatan Moderasi Beragama 

Selain itu, hasil kajian menunjukkan bahwa tafaqquh fī al-dīn memiliki keterkaitan erat 

dengan penguatan moderasi beragama. Pemahaman agama yang komprehensif membantu 

individu menempatkan ajaran Islam dalam kerangka keseimbangan antara keyakinan teologis 

dan dimensi sosial-kemanusiaan. Hal ini mencegah munculnya sikap ekstrem, intoleran, 

maupun reduksi ajaran agama menjadi sekadar identitas simbolik. Sebaliknya, tafaqquh 

mendorong lahirnya sikap keberagamaan yang toleran, inklusif, dan proporsional dalam 

merespons perbedaan budaya maupun pemikiran. Relevansi ini banyak ditekankan dalam 

kajian-kajian pendidikan Islam kontemporer yang menempatkan tafaqquh sebagai pilar utama 

pembinaan karakter religius di era global (Nawawi, 2023). 
9. Kontribusi Tafaqquh terhadap Pembentukan Tanggung Jawab Sosial 

Kajian pustaka juga memperlihatkan bahwa tafaqquh fī al-dīn tidak hanya membentuk 

kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial. Pemahaman agama yang mendalam 

mendorong individu untuk menunaikan tanggung jawab sosial seperti keadilan, solidaritas, 

kepedulian terhadap sesama, dan partisipasi dalam membangun kehidupan bermasyarakat 

yang harmonis. Nilai-nilai ini merupakan bagian integral dari karakter beragama dalam Islam. 

Dengan demikian, tafaqquh membangun orientasi keberagamaan yang tidak terlepas dari 

dimensi sosial, sehingga agama benar-benar hadir sebagai pedoman etika dalam kehidupan 

publik (Shihab, 2019). 

10. Tafaqquh dan Transformasi Diri melalui Proses Reflektif 

Akhirnya, hasil penggalian literatur menunjukkan bahwa tafaqquh fī al-dīn juga berfungsi 

sebagai proses reflektif yang mendorong transformasi diri. Melalui tadabbur, muhasabah, dan 

bimbingan keilmuan, individu diajak untuk menilai dan memperbaiki sikap hidupnya agar 

semakin selaras dengan nilai keislaman. Proses transformasi ini meliputi dimensi kognitif, 

afektif, dan psikomotor, sehingga karakter beragama yang terbentuk bukanlah hasil 

indoktrinasi, melainkan buah dari kesadaran reflektif. Dengan demikian, tafaqquh dapat 

dipahami sebagai proses pembentukan karakter yang bersifat transformatif dan berkelanjutan 

(Muhaimin, 2015).  

Tafaqquh fī al-dīn merupakan pondasi teoretis dan praktis yang sangat penting dalam 

pembentukan karakter beragama Muslim di era kontemporer. Tafaqquh tidak hanya mencakup 

penguasaan kognitif terhadap ajaran Islam, tetapi juga internalisasi nilai moral, spiritual, dan etika 

yang terwujud dalam perilaku nyata, baik pada ranah personal maupun sosial. Melalui pendekatan 

pendidikan Islam yang komprehensif dan bermakna, tafaqquh mampu mengintegrasikan aspek 

kognitif, afektif, dan psikomotor sehingga membentuk karakter religius yang autentik, moderat, 

reflektif, dan berkelanjutan. Proses ini berkontribusi signifikan dalam mengatasi krisis karakter, 

memperkuat identitas Muslim yang toleran dan adaptif, menumbuhkan tanggung jawab sosial, 

serta membangun keteladanan (uswah hasanah) dalam kehidupan bermasyarakat. Selain itu, 

tafaqquh juga berperan sebagai proses pembelajaran seumur hidup yang menjaga kesinambungan 

kesadaran religius, mendorong transformasi diri melalui refleksi spiritual, serta memperkuat 

moderasi beragama dalam merespons tantangan global. Dengan demikian, tafaqquh fī al-dīn 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 69 

 

dapat dipahami sebagai kerangka pendidikan karakter beragama yang holistik, transformatif, dan 

relevan bagi pembangunan peradaban Islam yang berakhlak, beradab, dan berorientasi pada 

kemaslahatan universal. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian pustaka, dapat disimpulkan bahwa tafaqquh fī al-dīn merupakan 

konsep kunci dalam pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan pemahaman kognitif 

terhadap ajaran agama, tetapi juga penghayatan nilai-nilai spiritual dan moral dalam kehidupan 

sehari-hari. Pemahaman agama yang mendalam ini menuntun individu untuk membangun 

kesadaran beragama yang utuh, sehingga nilai ketakwaan, akhlak mulia, dan tanggung jawab 

sosial dapat terinternalisasi sebagai bagian dari karakter beragama. Dengan demikian, tafaqquh 

berfungsi sebagai fondasi teoritis yang kuat dalam pembentukan karakter religius yang matang 

dan berintegritas dalam masyarakat modern. Selain itu, kajian menunjukkan bahwa penerapan 

prinsip tafaqquh dalam pendidikan Islam berimplikasi langsung pada penguatan pendidikan 

karakter melalui pembelajaran yang integratif dan reflektif. Pendidikan yang berlandaskan 

tafaqquh membantu peserta didik memahami nilai agama secara kontekstual, kritis, dan aplikatif, 

sehingga mereka tidak hanya patuh secara ritual tetapi juga berakhlak sosial dan mampu berperan 

positif di tengah tantangan globalisasi. Model pendidikan ini sekaligus memperkuat ketahanan 

moral umat Islam dalam menghadapi krisis karakter yang terjadi di berbagai lapisan masyarakat. 

Secara keseluruhan, tafaqquh fī al-dīn dapat dipahami sebagai pendekatan komprehensif 

dalam pembentukan karakter beragama yang tidak sekadar berorientasi pada transfer ilmu, tetapi 

juga pembinaan spiritual, moral, dan etika. Oleh karena itu, penguatan tafaqquh dalam keluarga, 

lembaga pendidikan, dan masyarakat menjadi sangat penting sebagai strategi pembinaan karakter 

religius yang berkelanjutan, moderat, dan relevan dengan dinamika kehidupan kontemporer (lih. 

journals.unisba.ac.id). Dengan fondasi ini, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan 

generasi Muslim yang berilmu, berakhlak mulia, dan memiliki komitmen kuat terhadap nilai-nilai 

keislaman dalam setiap aspek kehidupan. Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa 

tafaqquh fī al-dīn merupakan konsep kunci dalam Islam yang tidak hanya berorientasi pada 

penguasaan pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada internalisasi nilai spiritual, moral, dan etis 

dalam diri seorang Muslim. Tafaqquh menuntun individu menuju pemahaman agama yang 

komprehensif, mendalam, dan kontekstual sehingga berdampak langsung pada pembentukan 

karakter beragama yang berlandaskan ketakwaan, kesadaran moral, dan tanggung jawab sosial. 

Dengan demikian, tafaqquh berfungsi sebagai pondasi fundamental bagi pendidikan karakter 

yang berorientasi pada penguatan iman, akhlak, serta kesadaran kemanusiaan. 

Selain itu, konsep tafaqquh terbukti berkontribusi dalam membangun karakter 

keberagamaan yang moderat, inklusif, dan adaptif terhadap dinamika kehidupan modern. 

Pemahaman agama yang mendalam melalui proses tafaqquh membantu peserta didik 

menghindari sikap keberagamaan yang sempit, ekstrem, dan intoleran, sekaligus menumbuhkan 

sikap dialogis serta keterbukaan terhadap perbedaan. Dengan cara ini, tafaqquh tidak hanya 

membentuk kesalehan personal, tetapi juga kesalehan sosial yang sejalan dengan misi Islam 

sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

Pada saat yang sama, penguatan tafaqquh dalam pendidikan Islam juga memiliki 

implikasi struktural terhadap pembentukan ekosistem sosial yang religius, humanis, dan 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 70 

 

berorientasi pada kemaslahatan. Melalui strategi pembelajaran yang reflektif, kritis, dan spiritual, 

tafaqquh dapat menjadi instrumen transformatif dalam merespons tantangan moral dan krisis nilai 

pada era globalisasi. Oleh karena itu, integrasi tafaqquh sebagai kerangka konseptual dalam 

pendidikan karakter keagamaan perlu terus dikembangkan, sehingga mampu melahirkan generasi 

Muslim yang berilmu, berakhlak, berintegritas, serta mampu memberi kontribusi positif bagi 

masyarakat dan peradaban. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat dan 

karunia-Nya sehingga karya ilmiah berjudul “Tafaqquh dalam Islam sebagai Pondasi 

Pembentukan Karakter Beragama” ini dapat diselesaikan dengan baik. Penulisan karya ini tidak 

terlepas dari dukungan, bimbingan, dan kontribusi berbagai pihak. 

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada para dosen, pembimbing, dan akademisi 

yang telah memberikan arahan, masukan, serta wawasan keilmuan yang sangat berharga dalam 

proses penyusunan karya ini. Apresiasi juga penulis sampaikan kepada para penulis dan peneliti 

terdahulu yang karya-karyanya menjadi rujukan penting dalam memperkaya kajian tentang 

tafaqquh, pendidikan Islam, dan pembentukan karakter beragama. 

Tidak lupa, penulis mengucapkan terima kasih kepada keluarga dan seluruh pihak yang 

telah memberikan dukungan moral, doa, dan motivasi sehingga penulis mampu menyelesaikan 

karya ini dengan penuh tanggung jawab. Penulis menyadari bahwa karya ini masih memiliki 

keterbatasan, oleh karena itu kritik dan saran yang konstruktif sangat diharapkan demi 

penyempurnaan di masa mendatang. Akhir kata, semoga karya ini dapat memberikan kontribusi 

positif bagi pengembangan keilmuan pendidikan Islam, khususnya dalam penguatan karakter 

beragama yang moderat, inklusif, dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amin, M. (2020). Pendidikan Agama Islam Transformatif dalam Pembentukan Karakter 

Bangsa. Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), 123–138. 

Fauzi, M. (2024). Integrasi Kognitif, Afektif, dan Moral dalam Pendidikan Keagamaan. Jurnal 

Studi Pendidikan Islam, 11(2), 78–92. 

Himawan, PE. 2025. Implementasi Kurikulum KH. E. Abdurrahman dalam Mencetak Santri 

Tafaqquh Fiddin di Pesantren Persatuan Islam Cinaya-Purwakarta. JSIM: Jurnal Ilmu 

Sosial dan Pendidikan. 2721-2246 Vol. 5, No. 6. 

Hidayat, R. 2023. Paradigma Tafaqquh Fiddin Perspektif Imam Syafi’i Dan Implikasinya Dalam 

Merawat Tradisi Keilmuan Pendidikan Islam. Fitrah: Journal of Islamic Education. Vol 

4 No. 2 (2023). 

Hakim, L. (2022). Maqashid al-Syari‘ah dan Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam. Jurnal 

Studi Keislaman, 14(2), 101–118. 

Kamila, IF. 2025. Analisis Strategi Manajemen Pendidikan Mutu SDM PAI: Pendekatan 

Integratif untuk Optimalisasi Layanan Pendidikan Agama Islam. AL MIKRAJ Jurnal 

Studi Islam dan Humaniora. Volume 6 Number 1. Page: 144 – 153. 



SSN: 2614-6754 (print)         
ISSN: 2614-3097(online) 

Halaman 62-71 
Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 71 

 

Mansur, M. (2024). Pendekatan Dialogis dan Reflektif dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 

Jurnal Pendidikan Islam, 21(1), 1–15. 

Muhaimin. (2015). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Nawawi, A. (2023). Pendidikan Islam Berbasis Nilai Etika Sosial. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 20(1), 45–60. 

Qolbiah, SN. 2025. Pendekatan Deep Learning dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 

Jurnal Dirosah Islamiyah. Volume 7 Nomor 3. 94 – 106. 

Rizki, ZY. 2025. Pembelajaran Bermakna sebagai Manifestasi Tafaqquh fid-Din dalam 

Pendidikan Islam di Era Informasi. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial Volume 

3, Issue 5, P. 237-249. 

Rahman, A. 2023. Tafaqquh al-Din dan Pembentukan Karakter Sosial Keagamaan. Jurnal Studi 

Keislaman, 15(1), 33–48. 

Shihab, M. Q. (2019). Islam yang Saya Anut: Dasar-dasar Ajaran Islam. Tangerang: Lentera 

Hati. 

Suharto, T. (2023). Pendidikan Islam Transformatif dan Tantangan Global. Jurnal Studi 

Keislaman, 18(2), 89–105. 

Syafitri, K. 2025. Penerapan Taksonomi Bloom dalam Nilai-Nilai Islam. Edukasi Elita: Jurnal 

Inovasi Pendidikan Volume 2, Nomor 2. 

Yusuf, M. 2022. Pendidikan Islam dan Moderasi Beragama dalam Masyarakat Multikultural. 

Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 145–160. 

 

 


