
ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 1 

 

PENGUATAN KARAKTER MODERAT MELALUI MODEL PROYEK 

BELAJAR KARAKTER DALAM PEMBELAJARAN PAI 
 

Mulky Munawar1, Muhammad Aqbil Yusmanfatiha Rahmansyah2 

 

1mulky1228@gmail.com , 2yusmanfatiha@gmail.com 
1STAI Inovatif Daarul Ihsaan, ,2Universitas Pendidikan Indonesia 

 
 

Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara literatur terkait argumentasi penguatan moderasi 

beragama melalui penerapan model pembelajaran Proyek Belajar Karakter (PBK) dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Riset ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kepustakaan. Data dikumpulkan melalui teknik studi dokumen dan dianalisis 

melalui tahap abstraksi, interpretasi, dan inferensi. Riset ini menemukan empat hal esensial. 

Pertama, dalam pembentukan karakter moderat, terdapat sembilan nilai moderasi beragama yang 

perlu diinternalisasikan melalui pembelajaran PAI. Kedua, secara orientasi, model PBK tepat 

digunakan untuk membantu menyukseskan misi penguatan karakter moderat melalui 

pembelajaran PAI di sekolah. Ketiga, secara teoretik-aplikatif, model PBK mampu menjadi 

fasilitator yang mempermudah internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui pembelajaran 

PAI. Keempat, secara teoretik-aplikatif juga, model PBK juga karakteristik yang mampu 

memperbaiki sejumlah kelemahan yang terkandung dalam beberapa model pembelajaran yang 

umum diterapkan dalam program penguatan karakter moderat peserta didik melalui pembelajaran 

PAI. 

Kata Kunci: karakter, moderasi beragama, model pembelajaran. 

 

Abstract 

 
 

This research aims to examine the literature related to arguments for strengthening religious 

moderation through the application of the Proyek belajar Karakter (PBK) learning model in 

Pendidikan Agama Islam (PAI) learning. This research uses a qualitative approach with the 

method of literature study. Data was collected through document study techniques and analyzed 

through abstraction, interpretation, and inference stages. This research found four essential 

things. First, in the formation of moderate character, there are nine values of religious 

moderation that need to be internalized through PAI learning. Second, in terms of orientation, 

the PBK model is appropriate for helping to succeed in the mission of strengthening moderate 

character through PAI learning in schools. Third, theoretically-applicatively, the PBK model is 

able to become a facilitator that facilitates the internalization of religious moderation values 

through PAI learning. Fourth, also theoretically-applicatively, the PBK model also has 

characteristics that are able to improve a number of weaknesses contained in several learning 

mailto:1mulky1228@gmail.com
mailto:syahidin@upi.edu


ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 2 

 

models that are commonly applied in moderate character strengthening programs for students 

through PAI learning. 

Keywords: character, religious moderation, learning model 

 
PENDAHULUAN 

Dewasa ini, penguatan moderasi beragama melalui penyelenggaraan Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di persekolahan semakin marak dilakukan. Hal ini nampaknya wajar, 

menimbang PAI menduduki posisi strategis dalam Sistem Pendidikan Nasional (SPN) di 

Indonesia (Arifin, 2016). Disamping itu, fungsi PAI sebagai instrumen penanaman nilai-

nilai Islami (Firmansyah, 2019), semakin mempertegas tugas dan tanggung jawab PAI 

sebagai salah satu variabel pembentukan karakter peserta didik di lingkungan pendidikan 

formal. Akan tetapi, kondisi tersebut nampaknya bertolak belakang dengan fakta yang 

menunjukkan maraknya perilaku ekstrem dalam beragama yang dilakukan oleh sejumlah 

peserta didik di lingkungan sekolah. Beberapa aksi intoleransi seperti perundungan 

terhadap teman yang berbeda agama, pemaksaan ajaran agama, penolakan terhadap 

pemimpin yang berbeda agama, hingga tindak kekerasan atas nama agama masih kerap 

ditemukan (Khoirunnisa dkk., 2022; Nurish, 2019; Widyastuti, 2021). Fenomena ini 

menggambarkan kekurang berdayaan PAI untuk melindungi peserta didik dari ideologi 

dan perilaku ekstrem dalam beragama. Oleh karenanya, diperlukan langkah solutif dan 

inovatif guna memperbaiki kelemahan tersebut. 

Sekaitan dengan kebutuhan itu, tema inovasi model pembelajaran PAI telah 

dijadikan fokus kajian oleh sejumlah peneliti dalam beberapa tahun terakhir. Chamidah 

dkk., (2022) melalui risetnya menemukan penerapan model pembelajaran interaksi sosial 

yang dipadukan dengan metode drill dan tutor sebaya, model inquiry learning, serta 

model discovery learning pada kegiatan pembelajaran PAI mampu berkontribusi aktif 

dalam penanaman nilai-nilai moderasi beragama di sekolah. Sementara itu, Winata dkk., 

(2020) dalam risetnya menemukan penerapan model pembelajaran kontekstual 

(contextual learning model) dalam pembelajaran PAI dapat meningkatkan aspek kognitif, 

afektif, dan derajat internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada peserta didik. Adapun 

Najib dkk., (2022) dalam risetnya telah membuktikan penerapan model pembelajaran 

berbasis masalah (problem-based learning) dalam pembelajaran PAI dapat membentuk 

sikap moderat dalam beragama pada peserta didik. 

Berbeda dengan sejumlah riset di atas, riset ini berfokus pada kajian literatur 

terkait argumentasi penguatan moderasi beragama melalui penerapan model 

pembelajaran Proyek Belajar Karakter (PBK) dalam pembelajaran PAI. Riset ini dinilai 

penting menimbang dua alasan esensial. Pertama, dalam penerapannya, suatu model 

pembelajaran memiliki sejumlah keunggulan maupun kelemahan. Kelemahan model 

pembelajaran interaksi sosial ketika dipadukan dengan metode drill berpotensi 

melahirkan rasa bosan dan kekurang bermaknaan aktivitas pembelajaran bagi peserta 

didik (Tambak, 2016), sementara ketika dipadukan dengan metode tutor sebaya, model 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 3 

 

ini berpotensi melahirkan ketidak seriusan dalam pembelajaran serta kekurang aktifan 

peserta didik yang sedang dibimbing oleh temannya yang berperan sebagai tutor (Muslim 

& Andrizal, 2018).  

Penerapan model discovery learning dan inquiry learning pun tidak terlepas dari 

sejumlah kelemahan. Kelemahan model discovery learning diantaranya model ini lebih 

menekankan pada penguatan aspek kognitif peserta didik, dibandingkan aspek afektif dan 

psikomotornya, serta ketika peserta didik belum memiliki pemahaman awal terkait topik 

yang sedang dipelajari, maka penerapan model ini cenderung mengurangi kebermaknaan 

aktivitas pembelajaran yang sedang dijalani olehnya (Khasinah, 2021). Adapun 

kelemahan penerapan model inquiry learning salah satunya yaitu tidak dapat mendorong 

keaktifan peserta didik secara merata (Maskur, 2020). Ini pun menjadi kelemahan yang 

sama dari penerapan model pembelajaran kontekstual (Naimi & Sakinah, 2022). 

Sementara itu, kelemahan penerapan model pembelajaran berbasis masalah diantaranya 

adalah ketika minat dan pemahaman peserta didik terhadap permasalahan yang 

ditentukan oleh guru itu rendah, maka model ini berpotensi menghilangkan 

kebermaknaan aktivitas pembelajaran dan justru cenderung melahirkan rasa bosan atau 

bahkan rasa malas untuk belajar (Hermansyah, 2020).  

Adapun dalam model pembelajaran PBK, sejumlah kelemahan tersebut dapat 

teratasi, menimbang model PBK potensial menghasilkan pembelajaran yang bermakna 

(meaningful), terpadu (integrative), berbasis nilai (value-based), menantang 

(challenging), mendorong keaktifan peserta didik (activating), dan menyenangkan 

(joyfull) (Budimansyah, 2021). Alasan kedua, kajian terhadap penerapan model 

pembelajaran PBK dalam pembelajaran PAI, khususnya dalam konteks penguatan 

moderasi beragama masih sangatlah minim. Sehingga, peneliti menilai riset ini dapat 

menambah informasi baru terkait inovasi model pembelajaran PAI dalam bingkai 

penguatan moderasi beragama di sekolah.  
 

 

METODE 

Desain penelitian dalam riset ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode studi kepustakaan. Desain tersebut dinilai tepat untuk dipilih dengan 

mempertimbangkan dua alasan mendasar. Pertama, desain penelitian tersebut cocok 

diterapkan pada kajian di bidang agama dan pendidikan (Zed, 2004). Hal tersebut 

bersesuaian dengan fokus kajian dalam riset ini, yaitu untuk mengkaji secara literatur 

terkait argumentasi penguatan moderasi beragama melalui penerapan model 

pembelajaran Proyek Belajar Karakter (PBK) dalam pembelajaran PAI. Kedua, desain 

penelitian ini telah digunakan oleh sejumlah peneliti dalam risetnya di bidang agama dan 

pendidikan (Ahmad dkk., 2022; Lestari & Azzahri, 2022; Rahmawati dkk., 2021; Syafei 

dkk., 2022; Yuniendel dkk., 2022). 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 4 

 

Adapun langkah-langkah metode kepustakaan dalam riset ini diadaptasi dari 

pendapat Danandjaja (2014) yang mengutarakan tiga langkah prosedural studi 

kepustakaan. Pertama, mengkaji referensi terkait fokus penelitian, yaitu tentang 

penguatan moderasi beragama melalui penerapan model pembelajaran Proyek Belajar 

Karakter (PBK) dalam pembelajaran PAI. Sehubungan dengan fokus tersebut, maka 

dalam riset ini terdapat tiga buku elektronik (e-book) yang dijadikan data primer, yakni 

meliputi buku Proyek Belajar Karakter karya Dasim Budimansyah (2021), buku 

Moderasi Beragama berlandaskan Nilai-Nilai Islam karya Azis dan Anam (2021), serta 

buku Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Perkuliahan Pendidikan Agama 

Islam pada Perguruan Tinggi Umum karya Hanafi dkk., (2022). Sementara yang menjadi 

data sekunder dalam riset ini mencakup literatur-literatur lainnya baik dalam bentuk 

artikel, prosiding nasional, dan buku elektronik yang dikumpulkan melalui penelusuran 

di laman google scholar. Kedua, mengklasifikasikan hasil kajian berdasarkan sub-sub 

fokus penelitian. Ketiga, menganalisis referensi sesuai dengan tujuan penelitian. Pada 

tahap ini, pendapat Darmalaksana (2020) yang menguraikan tiga tahapan analisis data 

meliputi abstraksi, interpretasi, dan inferensi dijadikan kerangka kerja analisis data. 
 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Moderasi Beragama dalam Perspektif Islam: Makna, Sumber, dan Prinsip. 

Istilah moderasi beragama merupakan istilah global yang diperebutkan 

pemaknaannya (Hilmy, 2012; Nurman, 2019; Suharto, 2017). Sekurang-kurangnya, 

terdapat tiga golongan yang memperebutkan pemaknaan istilah ini, yaitu golongan anti 

Islam, orang Barat, dan umat Islam (Zarkasyi, 2012, hlm. 133). Namun, pemaknaan 

moderasi beragama dalam sudut pandang golongan anti Islam dan orang Barat sangat 

kental akan unsur liberalisme, rasial, sekularisme, dan semangat anti Islam (Zarkasyi, 

2019). Hal ini pun menjadi indikator kuat yang membuktikan bahwa label, ‘Islam 

moderat’ bukan berasal dari peradaban Islam, melainkan berasal dari orang di luar Islam 

yang hendak memasukan konsep peradabannya, sehingga umat Islam tidak lagi 

menjadikan khazanah Islam sebagai fondasi utama pembangunan peradaban Islam yang 

tangguh (Zarkasyi, 2020, hlm. 282). Dengan demikian dalam konteks PAI, istilah 

moderasi beragama ini lebih tepat dimaknai dari sudut pandang ketiga, yaitu sudut 

pandang Islam. 

Terkait dengan hal itu, makna moderasi beragama dalam perspektif Islam dapat 

digali dari istilah wasaṭiyyah. Secara kebahasaan, istilah ini mengandung empat makna 

esensial, meliputi: (1) Posisi tengah-tengah; (2) Kewajaran; (3) Tidak berlebihan dan 

tidak berkekurangan (baina at-tafrīṭ wa al-ifrāṭ), serta ; (4) Pilihan yang terbaik (khiyār) 

(Tim Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2012). Adapun secara istilah, terdapat 

keragaman pendapat di kalangan para ulama maupun cendekiawan Muslim tentang 

rumusan definisi istilah ini (Shihab, 2019). Walau demikian, secara esensial istilah 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 5 

 

moderasi beragama dapat diartikan sebagai sikap menyeimbangkan seluruh persoalan 

hidup duniawi dan ukhrawi, disertai dengan upaya adaptasi terhadap situasi yang dihadapi 

berdasarkan pedoman Islam (Shihab, 2019, hlm. 43). Dengan demikian, wasaṭiyyah 

merupakan konsep yang membimbing umat Islam untuk mampu bersikap adil dalam 

segala hal dengan cara tidak berlebihan atau berkekurangan ketika berperilaku, namun 

tetap berpihak pada kebenaran sesuai dengan ajaran Islam. 

Keberpihakan wasaṭiyyah pada kebenaran yang diajarkan dalam ajaran Islam itu, 

pada akhirnya dengan tegas menggambarkan sumber utama yang dijadikan landasan atau 

rujukan dalam menguraikan konsep wasaṭiyyah, yakni meliputi al-Qur`ān dan al-Ḥadīṡ. 

Dalam al-Qur`ān, istilah wasaṭ dengan berbagai bentuk derivasi katanya ditemukan pada 

enam ayat, yaitu Q.S. Al-Baqarah [2] ayat 143, Q.S. Al-Baqarah [2] ayat 283, Q.S. Al-

Mā`idah [5] ayat 89, Q.S. Al-Qalam [68] ayat 28, dan Q.S. Al-‘Ādiyāt [100] ayat 4-5 

(Shihab, 2019, hlm. 4–5). Diantara ayat-ayat tersebut, salah satu ayat yang paling sering 

dijadikan rujukan utama dalam menggali konsep moderasi beragama dalam perspektif 

Islam adalah Q.S. Al-Baqarah [2] ayat 143. Dalam pandangan para penafsir Al-Qur`ān 

(mufassir), seperti Quṭb (2000, hlm. 158) dan Aṭ-Ṭabari (2009, hlm. 602), lafaẓ “wa 

każālika ja’alnākum ummatan wasaṭā” pada ayat ini bermakna umat Nabi Muhammad 

SAW merupakan umat yang adil serta umat pilihan yang sekaligus memposisikannya 

sebagai umat terbaik. Penafsiran ini selaras dengan ungkapan Rasūlullāh pada salah satu 

ḥadīṡ yang termaktub dalam kitab ṣaḥīḥ bukhārī (Al-Bukhari, 1443, hlm. 1215) bahwa 

maksud penggalan ayat tersebut adalah umat yang adil. Adapun bunyi ḥadīṡ tersebut 

adalah sebagai berikut: 

ثنَاَ إلَْْعَْْشُ، عَنْ أَبِِ صَالِحٍ، عَنْ أَ  ثنَاَ عَبْدُ إلوَْإحِدِ بن زياد: حَدَّ اعِيلَ: حَدَّ سَْْ
ِ
ثنَاَ مُوسََ بنُْ إ قاَلَ    :بِِ سَعِيدٍ قاَلَ حَدَّ

ُ عليه وسلم: )يجيء نوح وأ مته، فيقول الله تعالى: هل بلغت؟ فيقول: نعم أ ي رب، فيقول   ِ صَلََّّ إللََّّ رَسُولُ إللََّّ

لْ مته: هل بلغكم؟ فيقولون: لا ما جاءنا من نبي، فيقول لنوح: من يشهد لك؟ فيقول محمد صلَّ الله عليه وسلم  

وإلوسط ره: }وكذلك جعلناكم أ مة وسطا لتكونوإ شهدإء علَّ إلناس{(.  وأ مته، فنشهد أ نه قد بلغ، وهو قوله جل ذك

 .إلعدل
Uniknya, dalam Q.S. Al-Baqarah [2] ayat 143 ini umat Nabi Muhammad digelari 

sebagai umat pilihan yang terbaik. Menurut Ibnu Katsir (2004, hlm. 209), penafsiran ini 

dilakukan dengan melihat sisi kebudayaan bangsa Arab, dimana misalnya diungkapkan, 

“Rasūlullāh wasaṭan fī qaumihi”, berarti merupakan orang terbaik dari kaumnya yang 

juga memiliki garis keturunan termulia. Selain itu, dalam penafsiran Az-Zuhaili (2013, 

hlm. 247) dan HAMKA (2003, hlm. 332), ayat diatas dimaknai sebagai sikap Allāh 

(dengan menggelari umat Nabi Muhammad sebagai ummatan wasaṭa) sebagai bentuk 

upaya membedakan antara umat Nabi Muhammad dengan kaum Yahudi dan kaum 

Nasrani. Kaum Yahudi menjadi simbol golongan yang kerap lebih mementingkan 

kepentingan duniawi, hingga lalai akan tugas dan tanggung jawabnya terkait perkara-



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 6 

 

perkara yang sifatnya ukhrawi. Sedangkan sebaliknya, kaum Nasrani menjadi simbol 

golongan yang terlampau mementingkan urusan ukhrawi hingga lupa memenuhi 

kebutuhan dan kewajibannya yang berkaitan dengan urusan yang sifatnya duniawi. 

Dengan demikian, pada penafsiran ini umat Nabi Muhammad digelari umat pertengahan 

(ummatan wasaṭa) karena ia mampu berlaku proporsional lagi berimbang (tawāzun) 

dalam menyikapi perkara duniawi dan ukhrawi. 

Dalam praktiknya, konsep wasaṭiyyah ini bukanlah resep yang telah tersedia 

rinciannya, melainkan suatu upaya untuk menemukan dan menerapkannya dalam seluruh 

elemen kehidupan (Shihab, 2019, hlm. 43–44). Maka dalam upaya tersebut, perlu 

berpegang pada prinsip-prinsip pokok dalam konsep wasaṭiyyah. Sekurang-kurangnya, 

terdapat tiga prinsip pokok moderasi beragama dalam perspektif Islam, yaitu keadilan 

(‘adālah), keseimbangan (tawāzun), dan toleransi (tasāmuḥ) (Tim Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2012, hlm. 35). Adil dapat bermakna empat hal, yakni: (1) 

Menyamakan hak antara satu pihak dengan pihak lainnya; (2) Bersikap proporsional yang 

tidak selalu menuntut adanya kesamaan kadar secara matematis; (3) Mampu 

menempatkan segala sesuatu pada tempatnya, dan; (4) Sifat keadilan Tuhan dalam 

memberikan kebaikan-Nya kepada seluruh makhluk yang mampu meraihnya (Rangkuti, 

2017). Seimbang berarti kemampuan dalam memenuhi hak sesuatu sesuai dengan 

kadarnya (Muhidin dkk., 2021), sehingga tercipta keseimbangan antara dua hal yang 

berlawanan, umpama perkara spiritual dengan material, kepentingan individu dengan 

kepentingan golongan, perkara duniawi dengan perkara ukhrawi, dan sebagainya 

(Abdussalam, 2017, hlm. 124). Adapun toleransi bermakna kemampuan saling menerima 

terhadap perbedaan (Ajib Hermawan, 2020), yang mana dalam konteks hubungan antara 

Muslim dengan non-Muslim, toleransi dalam perspektif Islam terbatas pada perkara 

sosial (mu’āmalah) saja, tidak sampai pada saling mencampuri perkara keyakinan 

(‘aqīdah), maupun ibadah (syarī’ah) (Mursyid, 2016). Hal ini selaras dengan ketetapan 

Allah dalam Q.S. al-Kāfirūn [109] ayat satu sampai enam (Karim, 2019).  

 

 

Moderasi Beragama sebagai Sebuah Karakter. 

Dalam realitanya, moderasi beragama bukan hanya dibutuhkan sebagai suatu ide 

atau kesadaran terhadap urgensinya, melainkan juga memerlukan pengaplikasian di 

kehidupan individu, keluarga, maupun masyarakat (Shihab, 2019, hlm. 179). Sekaitan 

dengan hal itu, moderasi beragama sejatinya bukan hanya dapat dibingkai sebagai sebuah 

ide ataupun cara pandang, melainkan juga sebagai rangkaian nilai yang ketaatan 

terhadapnya melahirkan karakter Islami, yakni bersikap moderat dalam beragama. Dalam 

kata lain, pengamalan nilai-nilai moderasi beragama itu sejatinya berkonsekuensi pada 

lahirnya karakter moderat, sebab hidup berkarakter berarti menjalani kehidupan secara 

lurus, sesuai dengan fitrah manusia yang mengarah pada kebenaran dan keluhuran, 

melalui ketaatannya terhadap sistem nilai yang berlaku (Budimansyah, 2021, hlm. 16). 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 7 

 

Sekaitan dengan hal itu, terdapat beragam pendapat tentang rumusan nilai-nilai 

moderasi beragama dalam perspektif Islam. Umpamanya, Rusli, Muchtar, & Afriyanto 

(2019) menguraikan sepuluh nilai pokok moderasi beragama, meliputi: (1) Tawassuṭ 

(bersikap tengah-tengah); (2) Tawāzun (proporsional atau berimbang); (3) I’tidal (adil); 

(4) Tasāmuh (toleran); (5) Musāwah (egaliter); (6) Syūra (gemar bermusyawarah); (7) 

Ishlāh (reformatif); (8) Aulawiyah (mampu membuat skala prioritas); (9) Taṭawwur wa 

ibtikār (dinamis dan inovatif), dan; (10) Tahaḍḍur (beradab dan berakhlak mulia). 

Sementara itu, Azis dan Anam (2021) berpendapat bahwa terdapat sembilan nilai pokok 

moderasi beragama, yakni: (1) Tawassuṭ (berperilaku tengah-tengah); (2) I’tidal (adil); 

(3) Tasāmuh (toleransi); (4) Syūra (musyawarah); (5) Iṣlāh (reformasi); (6) Qudwah 

(kepeloporan); (7) Muwaṭanah (Cinta tanah air); (8) Lā ‘unf (anti kekerasan), dan; (9) 

I’tibar al-‘urf (Ramah budaya). 

Dari kedua pendapat di atas, nampak adanya perbedaan pendapat tentang uraian 

nilai-nilai moderasi beragama yang perlu ditaati dalam menjalani kehidupan beragama. 

Perbedaan pendapat ini nampaknya wajar, mengingat moderasi beragama bukanlah suatu 

pedoman yang telah tersedia rinciannya, melainkan merupakan suatu upaya kontinu yang 

bersifat dinamis dalam pengamalannya (Shihab, 2019, hlm. 43–44). Walau demikian, 

secara substantif kedua pendapat tersebut tidak keluar dari koridor prinsip-prinsip 

moderasi beragama yang mencakup keadilan (‘adālah), keseimbangan (tawāzun), dan 

toleransi (tasāmuḥ) (Tim Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2012). Oleh karenanya, 

kedua pendapat tersebut sejatinya tetap dapat dijadikan acuan dalam pengamalan 

moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari, baik di lingkup kehidupan individu, 

keluarga, maupun masyarakat. Adapun dalam konteks pendidikan di Indonesia, pendapat 

Azis dan Anam (2021) nampak lebih cocok dijadikan acuan sebagai sistem nilai yang 

perlu diinternalisasikan kepada peserta didik melalui pembelajaran PAI. Sebab, pendapat 

tersebut dirumuskan berdasarkan hasil Konsultasi Tingkat Tinggi (KTT) Ulama dan 

Cendekiawan Muslim Dunia tentang Islām Wasaṭiyyah pada tahun 2018, serta 

sumbangsih pemikiran para ahli dari Kementerian Agama Republik Indonesia (Azis & 

Anam, 2021, hlm. 8). Sehingga, rumusan sistem nilai ini dinilai lebih cocok untuk 

diterapkan dalam konteks beragama di lingkup Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI). 

 

 

Sintaks Model Pembelajaran PBK dalam Penguatan Karakter Moderat. 

Model pembelajaran Proyek Belajar Karakter (PBK) pada hakikatnya merupakan 

model pembelajaran berbasis proyek berpadukan pendekatan saintifik yang dalam 

penerapannya mengarahkan peserta didik untuk mampu menghasilkan substansi atau ide 

generik terkait pemecahan masalah kehidupan yang memerlukan kebijakan publik 

(Budimansyah, 2021, hlm. 69). Dalam kata lain, model PBK ini berfungsi sebagai wahana 

interaksi antara peserta didik dengan negara, dalam rangka pelaksanaan hak, kewajiban, 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 8 

 

dan tanggung jawabnya sebagai warga negara (Budimansyah, 2021, hlm. 70). Disamping 

itu, wacana penguatan moderasi beragama di lembaga pendidikan telah menjadi program 

nasional yang tengah digalakkan oleh pemerintah Indonesia (Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019). Salah satu bentuk konkretnya adalah melalui 

penyelenggaraan PAI, meninjau PAI mengemban fungsi sebagai variabel pembentukan 

karakter peserta didik di lingkungan pendidikan formal (Anwar, 2014, hlm. 32–33). Maka 

berdasarkan hal tersebut, secara orientasi, model PBK ini dinilai tepat digunakan untuk 

membantu menyukseskan misi penguatan karakter moderat melalui pembelajaran PAI di 

sekolah. 

Adapun dalam aspek operasionalnya, sebagaimana halnya sebuah model 

pembelajaran, model PBK juga terdiri dari sejumlah sintaks pembelajaran. Terdapat enam 

sintaks dalam model PBK (Budimansyah, 2021, hlm. 70), yaitu meliputi: (1) Identifikasi 

masalah; (2) Pemilihan masalah; (3) Pengumpulan data dan informasi; (4) Pengembangan 

portofolio kelas; (5) Penyajian portofolio kelas (show case), dan; (6) Refleksi pengalaman 

belajar. 

Pada tahap identifikasi masalah, peserta didik diinstruksikan untuk 

mengumpulkan informasi-informasi terkait permasalahan yang ada di masyarakat melalui 

observasi, penelusuran dokumen, maupun wawancara kepada berbagai sumber data. Ini 

bermanfaat untuk meningkatkan rasa ingin tahu (curiosity) dalam diri peserta didik yang 

berlandaskan pada fakta (Budimansyah, 2021, hlm. 82). Pada tahap pemilihan masalah, 

peserta didik diminta untuk berdiskusi dan memilih masalah spesifik yang akan dicari 

solusinya melalui ide kebijakan publik. Langkah ini memberikan pengalaman belajar 

yang berharga, diantaranya adalah peserta didik dibiasakan untuk mengambil keputusan 

berdasarkan pada keyakinan dan pertimbangan akal yang matang serta demokratis 

(Budimansyah, 2021, hlm. 84). Pada tahap pengumpulan data dan informasi, peserta didik 

diarahkan untuk mampu mengumpulkan data dan informasi dari sumber yang reliabel, 

sehingga diperoleh informasi yang bersifat komprehensif terkait permasalahan yang 

hendak dikaji. Tahap ini turut memberikan sumbangsih pengalaman belajar bagi peserta 

didik, diantaranya adalah pembiasaan pengambilan keputusan berdasarkan data yang 

akurat, serta melatih kemampuan berkomunikasi (Budimansyah, 2021, hlm. 97). Dalam 

konteks penguatan moderasi beragama pada pembelajaran PAI, ketiga langkah ini 

penting untuk meningkatkan rasa ingin tahu dan kesadaran peserta didik terhadap 

ancaman ekstremisme dalam beragama yang begitu besar, berlandaskan pada informasi 

yang akurat dan konkret.  

Selanjutnya, pada tahap pengembangan portofolio kelas, peserta didik 

diinstruksikan untuk mengembangkan empat buah portofolio kelas. Peserta didik dalam 

satu kelas dibagi kedalam empat kelompok portofolio yang memiliki fokus tugasnya 

masing-masing. Kelompok portofolio satu bertugas membuat portofolio tentang uraian 

masalah yang dikaji;  Kelompok portofolio dua bertugas membuat portofolio tentang 

sejumlah uraian kebijakan alternatif yang telah diterapkan untuk mengatasi permasalahan 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 9 

 

yang ditentukan; Kelompok portofolio tiga bertugas membuat portofolio tentang uraian 

ide kebijakan publik yang dinilai dan disepakati oleh kelas mampu menjadi alternatif baru 

penyelesaian masalah; Kelompok portofolio empat bertugas membuat portofolio tentang 

rencana tindakan dari ide yang telah disepakati oleh kelas (Budimansyah, 2021, hlm. 99–

100).  Kemudian, setelah portofolio disusun di kembangkan, peserta didik melanjutkan 

pada tahap penyajian portofolio (show case) (Budimansyah, 2021, hlm. 103–104), yang 

kemudian ditutup dengan kegiatan refleksi pengalaman belajar (Budimansyah, 2021, hlm. 

107–108). Ketiga tahap ini memberikan sejumlah pengalaman belajar berharga, 

diantaranya melatih kemampuan mengolah dan menganalisis informasi, kemampuan 

mengevaluasi kebijakan yang telah diterapkan oleh pemerintah, kemampuan pemecahan 

masalah, kemampuan sosialiasi dan diskusi terkait solusi yang diajukan, serta evaluasi 

hasil atau pengalaman belajar peserta didik (Budimansyah, 2021, hlm. 97, 104, 107).  

Dalam konteks penguatan moderasi beragama, ketiga langkah ini dinilai penting, 

sebab pada dasarnya peserta didik dibelajarkan agar mampu mengumpulkan, 

menganalisis, dan mengkomunikasikan informasi yang diperolehnya terkait penguatan 

moderasi beragama, khususnya di Indonesia. Selain itu, kemampuan mengevaluasi 

kebijakan yang telah diterapkan pemerintah dalam rangka penguatan moderasi beragama, 

mampu melatih peserta didik untuk terbiasa berperilaku sinergi dalam mensukseskan 

program penguatan moderasi beragama yang telah dicanangkan oleh pemerintah. 

Kegiatan refleksi belajar pun membantu peserta didik untuk memperdalam 

kebermaknaan belajarnya terkait moderasi beragama. Dengan demikian, secara teoretik-

aplikatif, model PBK ini mampu menjadi fasilitator yang baik dalam rangka 

mempermudah upaya internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui pembelajaran 

PAI. 

Disamping memiliki sintaks, model PBK juga memiliki sejumlah keunggulan 

yang sekaligus menjadi karakteristik dari model pembelajaran ini. Model PBK potensial 

menghasilkan pembelajaran yang berbobot (powerful learning). Sebab, model ini 

merupakan hasil paduan dari sejumlah model pembelajaran, meliputi model problem 

solving (pemecahan masalah), social inquiry (inkuiri sosial), social involvement 

(perlibatan sosial), cooperative learning (pembelajaran kooperatif), simulated hearing 

(simulasi dengar pendapat), deep-dialogue and critical thinking (dialog mendalam dan 

berpikir kritis), value clarification (klarifikasi nilai), dan democratic teaching 

(pembelajaran demokratis) (Winataputra & Budimansyah, dalam Budimansyah, 2021, 

hlm. 70). Dengan demikian, secara pedagogis model ini berprinsipkan penuh dengan 

makna (meaningful), terpadu (integrative), berbasis nilai (value-based), menantang 

(challenging), mendorong keaktifan peserta didik (activating), dan menyenangkan 

(joyfull) (Budimansyah, 2021, hlm. 70). 

Karakteristik tersebut nampaknya mampu memperbaiki sejumlah kelemahan dari 

segenap model pembelajaran yang umum diterapkan dalam pembelajaran PAI guna 

menguatkan karakter moderat pada peserta didik. Beberapa model pembelajaran yang 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 10 

 

dimaksud (Chamidah dkk., 2022; Najib dkk., 2022; Winata dkk., 2020) beserta sejumlah 

kelemahannya tersebut meliputi: (1) Model pembelajaran interaksi sosial yang dipadukan 

dengan metode drill, mengandung potensi lahirnya rasa bosan dan kekurang bermaknaan 

aktivitas pembelajaran bagi peserta didik (Tambak, 2016); (2) Model pembelajaran 

interaksi sosial yang dipadukan dengan metode tutor sebaya, mengandung potensi 

lahirnya ketidak seriusan dalam pembelajaran serta kekurang aktifan peserta didik yang 

sedang dibimbing oleh temannya yang berperan sebagai tutor (Muslim & Andrizal, 

2018); (3) Model discovery learning, kelemahan model ini terletak pada penekanan 

penguatan aspek kognitif peserta didik dan kurang menekankan pada penguatan aspek 

afektif dan psikomotornya. Selain itu, ketika peserta didik belum memiliki pemahaman 

awal terkait topik yang sedang dipelajari, maka penerapan model ini cenderung 

mengurangi kebermaknaan aktivitas pembelajaran yang sedang dijalani olehnya 

(Khasinah, 2021); (4) Model inquiry learning, salah satu kelemahan model ini yaitu tidak 

dapat mendorong keaktifan peserta didik secara merata (Maskur, 2020); (5) Model 

pembelajaran kontekstual. Sama halnya dengan model inquiry learning, salah satu 

kelemahan model ini adalah tidak dapat mendorong keaktifan peserta didik secara merata 

(Naimi & Sakinah, 2022); (6) Model pembelajaran berbasis masalah, kelemahan model 

ini terlihat ketika minat dan pemahaman peserta didik terhadap permasalahan yang 

ditentukan oleh guru itu rendah, maka model ini berpotensi menghilangkan 

kebermaknaan aktivitas pembelajaran dan justru cenderung melahirkan rasa bosan atau 

bahkan rasa malas untuk belajar (Hermansyah, 2020). Dengan demikian, secara teoretik-

aplikatif yang kedua, model PBK ini  juga dinilai tepat digunakan dalam pembelajaran 

PAI di sekolah guna menguatkan karakter moderat peserta didik. Sebab, sejumlah 

kelemahan yang terkandung dalam beberapa model pembelajaran yang umum diterapkan 

dalam program penguatan karakter moderat peserta didik melalui pembelajaran PAI 

sebagaimana diuraikan di atas, mampu diperbaiki dalam model PBK. 
 

SIMPULAN 

Penguatan moderasi beragama di lingkungan persekolahan merupakan kebutuhan 

primer dewasa ini, meninjau ancaman penyebaran ekstremisme yang semakin masif 

terjadi di dunia pendidikan formal. Merespon hal tersebut, salah satu upaya yang dapat 

dilakukan adalah penguatan karakter moderat peserta didik melalui pembelajaran PAI 

yang inovatif. Sejumlah model pembelajaran seperti model interaksi sosial, discovery 

learning, inquiry learning, contextual learning, dan problem-based learning telah 

diterapkan dalam pembelajaran PAI. Akan tetapi, sejumlah model pembelajaran tersebut 

memiliki sejumlah kelemahan dalam penerapannya. Oleh karenanya, berdasarkan hasil 

penelitian dan pembahasan di atas, riset ini menemukan empat hal esensial. Pertama, 

dalam upaya pembentukan karakter moderat peserta didik, terdapat sembilan nilai 

moderasi beragama yang perlu diinternalisasikan melalui pembelajaran PAI, yakni 

meliputi: (1) Tawassuṭ (berperilaku tengah-tengah); (2) I’tidal (adil); (3) Tasāmuh 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 11 

 

(toleransi); (4) Syūra (musyawarah); (5) Iṣlāh (reformasi); (6) Qudwah (kepeloporan); (7) 

Muwaṭanah (Cinta tanah air); (8) Lā ‘unf (anti kekerasan), dan; (9) I’tibar al-‘urf (Ramah 

budaya). Kedua, secara orientasi, model PBK ini dinilai tepat digunakan untuk membantu 

mensukseskan misi penguatan karakter moderat melalui pembelajaran PAI di sekolah. 

Ketiga, secara teoretik-aplikatif, model PBK ini mampu menjadi fasilitator yang baik 

dalam rangka mempermudah upaya internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui 

pembelajaran PAI. Keempat, secara teoretik-aplikatif juga, model PBK ini  juga dinilai 

tepat digunakan dalam pembelajaran PAI di sekolah guna menguatkan karakter moderat 

peserta didik. Sebab, sejumlah kelemahan yang terkandung dalam beberapa model 

pembelajaran yang umum diterapkan dalam program penguatan karakter moderat peserta 

didik melalui pembelajaran PAI sebagaimana diuraikan di atas, mampu diperbaiki dalam 

model PBK. 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdussalam, A. (2017). Pembelajaran dalam Islam. Maghza Pustaka. 

Ahmad, A., Jafar, M., Hendri, H., Qurba, A.-Q., & Ingriza, R. (2022). Analisis Model 

Pembelajaran Kooperatif Tipe Scramble pada Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 7(2), 503–514. 

https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.vol7(2).11523 

Ajib Hermawan. (2020). Nilai Moderasi Islam dan Internalisasinya di Sekolah. INSANIA: 

Jurnal Pemikiran Alternatif Kependidikan, 25(1), 31–43. 

https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.24090/insania.v25i1.3365 

Al-Bukhari, A. A. M. bin I. (1443). الخامسة(. دار ابن كثير، دار اليمامة صحيح البخاري( . 

Al-Sheikh, A. bin M. bin A. bin I. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Pustaka Imam Asy-Syafi’i. 

Anwar, S. (2014). Desain Pendidikan Agama Islam Konsepsi dan Aplikasinya dalam 

Pembelajaran di Sekolah. Idea Press Yogyakarta. 

Arifin, S. (2016). Islamic religious education and radicalism in Indonesia: Strategy of de-

radicalization through strengthening the living values education. Indonesian Journal 

of Islam and Muslim Societies, 6(1), 93–126. https://doi.org/10.18326/ijims.v6i1.93-

126 

Ath-Thabari, A. J. M. bin J. (2009). Tafsir Ath-Thabari Jilid 2. Pustaka Azzam. 

Az-Zuhaili, W. (2013). Tafsir Al-Munir. Gema Insani Press. 

Azis, A., & Anam, A. K. (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. 

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI. 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. 

Kementerian Agama RI. 

Budimansyah, D. (2021). Proyek Belajar Karakter. Widya Aksara Press. 

Chamidah, S. N., Madrah, M. Y., & Irfan, A. (2022). Pengembangan Model Pembelajaran 

PAI Berbasis Nilai-Nilai Wasaṭiyah dalam Beragama pada Siswa SMP. 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 12 

 

TA’DIBUNA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1), 52–62. 

https://doi.org/10.30659/jpai.5.1.52-62 

Danandjaja, J. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Antropologi Indonesia. 

Darmalaksana, W. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi 

Lapangan. Pre-Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Firmansyah, M. I. (2019). Pendidikan Agama Islam: Pengertian, Tujuan, Dasar Dan 

Fungsi. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 17(2), 79–90. 

HAMKA. (2003). Tafsir Al-Azhar. Pustaka Nasional PTE LTD. 

Hanafi, Y., Hadiyanto, A., Abdussalam, A., Munir, M., Hermawan, W., Suhendar, W. Q., 

Barnansyah, R. M., Anwar, S., Purwanto, Y., & Yani, M. T. (2022). Internalisasi 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Perkuliahan Pendidikan Agama Islam pada 

Perguruan Tinggi Umum. Delta Pijar Khatulistiwa. 

Hermansyah. (2020). Problem Based Learning in Indonesian Learning. Social, 

Humanities, and Educations Studies (SHEs): Conference Series, 3(3), 2257–2262. 

https://jurnal.uns.ac.id/shes 

Hilmy, M. (2012). Quo-Vadis Islam Moderat Indonesia? Menimbang Kembali 

Modernisme Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu 

Keislaman, 36(2), 262–281. https://doi.org/10.30821/miqot.v36i2.127 

Karim, H. A. (2019). Implementasi Moderasi Pendidikan Islam Rahmatallil ’Alamin 

dengan Nilai-Nilai Islam. Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan, 4(01), 1. 

https://doi.org/10.32332/riayah.v4i01.1486 

Khasinah, S. (2021). Discovery Learning: Definisi, Sintaks, Keunggulan, dan 

Kelemahan. MUDARRISUNA: Media Kajian Pendidikan Agama Islam, 11(3), 402–

413. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/jm.v11i3.5821 

Khoirunnisa, M. R., Anwar, S., & Rahmat, M. (2022). Tingkat Toleransi Beragama Siswa 

SMA: Survei pada Siswa Muslim di SMA Negeri Kota Cimahi. Jurnal SMART 

(Studi Masyarakat, Religi, dan Tradisi), 8(2), 191–204. 

https://doi.org/10.18784/smart.v8i2.1724 

Lestari, E., & Azzahri, F. (2022). Penerapan Metode Pembelajaran Kooperatif Pada 

Pelajaran Pendidikan Agama Islam. Invention: Journal Research and Education 

Studies, 3(3), 84–95. 

Maskur, M. (2020). Pendekatan Inquiry dalam Pembelajaran PAI. Prosiding Nasional: 

Peluang dan Tantangan Studi Islam Interdisipliner dalam Bingkai Moderasi, 3, 

233–240. 

Muhidin, M., Makky, M., & Erihadiana, M. (2021). Moderasi Dalam Pendidikan Islam 

dan Perspektif Pendidikan Nasional. Reslaj : Religion Education Social Laa Roiba 

Journal, 4(1), 22–33. https://doi.org/10.47467/reslaj.v4i1.456 

Mursyid, S. (2016). Konsep Toleransi (Al-Samahah) Antar Umat Beragama Perspektif 

Islam. Jurnal AQLAM: Journal of Islam and Plurality, 2(1), 35–51. 

Muslim, & Andrizal. (2018). Penerapan Metode Peer Group Teaching dalam Proses 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 13 

 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk Meningkatkan Hasil Belajar 

Siswa. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1), 36–45. 

Naimi, N., & Sakinah, N. (2022). Implementasi Contextual Learning dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. Educate: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Pengajaran, 1(2), 

219–237. https://www.ejurnalilmiah.com/index.php/Educate/article/view/391 

Najib, K. H., Hidayatullah, A. S., & Widayat, P. A. (2022). Upaya Membangun Sikap 

Moderasi Beragama Mahasiswa melalui Pembelajaran Agama Islam Berbasis 

Masalah. Tarbawiyah : Jurnal Ilmiah Pendidikan, 6(2), 107–122. 

https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v6i2.5492 

Nurish, A. (2019). Dari Fanatisme ke Ekstremisme: Ilusi, Kecemasan, dan Tindakan 

Kekerasan. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 21(1), 31–40. 

Nurman, S. N. (2019). Penguatan Islam Moderat di Era Post Truth: Telaah atas Situs 

Online Islami.co. Jurnal Al-Aqidah, 11(2), 179–188. 

https://doi.org/10.15548/ja.v11i2.1421 

Quthb, S. S. (2000). Tafsir Fi Zhilalil-Qur’an di Bawah Naungan Al-Qur’an. Gema 

Insani Press. 

Rahmawati, N. R., Oktaviani, V. D., Wati, D. E., Nursaniah, S. S. J., Anggraeni, E., & 

Firmansyah, M. I. (2021). Karakter Religius dalam Berbagai Sudut Pandang dan 

Implikasinya terhadap Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Ta’dibuna: 

Jurnal Pendidikan Islam, 10(4), 535. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v10i4.5673 

Rangkuti, A. (2017). Konsep Keadilan Dalam Perspektif Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 

6(1), 1–21. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30829/taz.v6i1.141 

Rusli, R., Muchtar, A., & Afriyanto. (2019). Islamic moderation in higher education. 

Opcion, 35(89), 2899–2921. 

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. PT. 

Lentera Hati. 

Suharto, T. (2017). Indonesianisasi Islam: Penguatan Islam Moderat dalam Lembaga 

Pendidikan Islam di Indonesia. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 17(1), 155–178. 

https://doi.org/10.21154/altahrir.v17i1.803 

Syafei, M., Syahidin, Firmansyah, M. I., & Nasrudin, E. (2022). Penguatan Akidah 

Menggunakan Model Amtsal Al-Quran. Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

20(2), 127–140. 

Tambak, S. (2016). Metode Drill dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Al-

Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan, 13(2), 110–127. 

Tim Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. (2012). Moderasi Islam (Tafsir Al-Qur’an 

Tematik) (4 ed.). Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur′an. 

Widyastuti, R. (2021). Strategi Pendidikan Karakter dalam Mengantisipasi Paham 

Radikal dan Intoleran di Sekolah. Wawasan: Jurnal Kediklatan Balai Diklat 

Keagamaan Jakarta, 2(2), 187–201. 

Winata, K. A., Solihin, I., Ruswandi, U., & Erihadiana, M. (2020). Moderasi Islam Dalam 



ISSN: xxxx-xxxx (print)         
ISSN: xxxx-xxxx (online) 

Halaman 22-35 
Volume 1 Nomor 1 Tahun 2025 

 

  

 Jurnal Pendidikan Indonesia (JPI) 14 

 

Pembelajaran PAI Melalui Model Pembelajaran Konstekstual. Ciencias: Jurnal 

Penelitian dan Pengembangan Pendidikan, 3(2), 82–92. 

Yuniendel, R. K., Trinova, Z., Wiyanti, V., Tamrin, M., & Alfurqan. (2022). Analisis 

Strategi Lightening The Learning Climate pada Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam. Journal of Innovation Research and Knowledge, 11(1), 1497–1504. 

Zarkasyi, H. F. (2012). Misykat; Refleksi tentang Westernisasi, Liberalisasi, dan Islam I. 

INSISTS; MIUMI. 

Zarkasyi, H. F. (2019). Appraising the Moderation Indonesian Muslims with Special 

Reference to Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama. Addin, 12(1), 1. 

https://doi.org/10.21043/addin.v12i1.4179 

Zarkasyi, H. F. (2020). Minhaj: Berislam, dari Ritual hingga Intelektual. INSISTS. 

Zed, M. (2004). Metode Peneletian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

 

 

 
 


